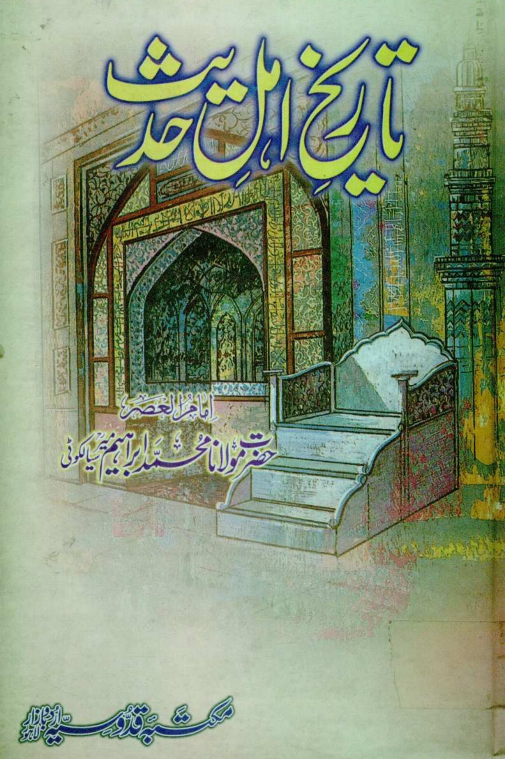
# www.KitaboSunnat.com



## بسرانته الرج الحجير

## معزز قارئين توجه فرمائين!

كتاب وسنت وافكام پردستياب تمام اليكرانك كتب

- مام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔
- (Upload) مجلس التحقیق الاسلامی کے علمائے کرام کی با قاعدہ تصدیق واجازت کے بعد آپ لوڈ

کی جاتی ہیں۔

دعوتی مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ، پرنٹ، فوٹو کاپی اور الیکٹر انک ذرائع سے محض مندر جات نشر واشاعت کی مکمل اجازت ہے۔

## 🖈 تنبیه 🖈

- استعال کرنے کی ممانعت ہے۔
- ان کتب کو تجارتی یادیگر مادی مقاصد کے لیے استعال کر نااخلاقی، قانونی وشرعی جرم ہے۔

﴿اسلامی تعلیمات پر مشتمل کتب متعلقه ناشرین سے خرید کر تبلیغ دین کی کاوشوں میں بھر پورشر کت اختیار کریں ﴾

🛑 نشرواشاعت، کتب کی خرید و فروخت اور کتب کے استعمال سے متعلقہ کسی بھی قشم کی معلومات کے لیے رابطہ فرمائیں۔

kitabosunnat@gmail.com www.KitaboSunnat.com



...



إِمَّا هِمُلِلْ الْمُحَصِّمَٰنَ حَضْرُ وُلِا مَا مُحَبِّ لِمَارِاً بِمُ مِنْ اللَّهِ مِنْ الْمِيارِةِ فِي مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّ

www.KitabeSunnat.com



## خوبصورت اورمعیاری مطبوعات گلپودی گل گرواهاه گرواهاه گرواها گرواها گرواها گرواها

ا*ں کتاب کے* جملہ حقوق اشاعت محفوظ ہیں

اهتسام طباعت ابئ بخشک و کرویشی



Tel: +92-42-37351124,37230585 maktaba\_quddusia@yahoo.com www.quddusia.com

رحمان ماركيث ، غزني سريك ، اردوبازار ، لا مور پاكستان



#### www.KitaboSunnat.com

**:** 

## حرف آغاز

برصغیر پاک و ہند میں اہل حدیث کے متعلق مختلف غلط نہیاں پائی جاتی ہیں۔ خالفین ان کے متعلق عقائد کم کر کے عوام کے سامنے پیش کرتے ہیں۔ جب کہ تاریخ کے حوالے ہے بھی ان کے متعلق محراہ کن با تیں کی جاتی ہیں۔ عقائد میں جہاں ان کو (معاذ اللہ) گتاخ رسول ورود کا مشکر اور نہ جان ان کو (معاذ اللہ) گتاخ رسول ورود کا مشکر اور نہ جان تا ہے۔ عوباً حضرات احتاف کے دونوں گروہوں (بر بلوی اور دیو بندی) کا ان کے متعلق کہا جاتا ہے۔ عوباً حضرات احتاف کے دونوں گروہوں (بر بلوی اور دیو بندی) کا ان کے متعلق بہی رویہ ہے۔ بعض نا مورا بل علم بھی اس مسلکی تعصب کا شکار ہو بچے ہیں۔ امر واقعہ بیہ کہ اہل حدیث کہ الل عدیث کہ افکار اور درود کے مشکر ہیں اور نہ ہی بیکل کی پیدا دار ہیں۔ اگر فرقہ وارانہ تعصب کو بالائے طاق رکھ کر غیر جانبدارا نہ رویہ اپناتے ہوئے اہل حدیث کے افکار اور تاریخ کا جائزہ لیا جائے تو تھائی تقدیدہ ہے کہ زندگی جائزہ لیا جائے تو تھائی تی تعمیدہ ہے کہ زندگی ہوئے ہوئے اس جائے۔ مجمد علی تھا۔ کہ ہر مرحلے میں براہ راست کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ علی ہے۔ اور دیل بجھنا اصل گتا فی ہے۔ کہ ہوئے ہوئے امن محمد ہے کہی فرد کی بات اپنے لئے جمت اور دیل بجھنا اصل گتا فی ہے۔ المحمد ندائل حدیث کا دامن اس ہے پاک ہے۔

وعوت اہل حدیث سوؤیر حسوبرس کی بات نہیں بلکہ چودہ سوبرس پرانی فکر ہے جب ہدایت
کی شمع مجاز مقدس میں روشن ہوئی - اس کے ایک طویل عرصے بعد بعض لوگوں نے ضرورت محسوس کی
کہ جہار سے لئے شاید قول نبی کافی نہیں اس لئے انہوں نے قول امام کو بھی اپنے لئے ضروری سمجھا ای وقت است میں دوستقل مکا تب فکر وجود میں آ گئے - ایک کو اہل حدیث کا لقب دیا گیا اور
دوسرے کو اہل الرائے کے نام ہے جانا گیا - اس کتاب میں قار کین اس گروہی تفریق کے متعلق ۔
مزید تفصیلات ملاحظ کر سکتے ہیں - اہل حدیث کا غیر اہل حدیث حضرات ہے جو بنیا دی اختلاف مربی ہے وہ بی ہے - افراط و تفریط کے اس دور میں میا خشلاف کے وہ بی ہے - افراط و تفریط کے اس دور میں میا خشلاف میں اہل حدیث کے ہم نوا ہیں لیکن بسا ہوکررہ گیا ہے - حالا نکہ ماکن محل تھا بیں جان کی طرح تقلید جا مدکا دی گار ہوجاتے ہیں -

بدقسمتی کی بات ہے کہ اہل حدیث کی فکر جو کہ بہت بلنداور وسیع تھی' آ مین در فع البدين وغير و

چند مسائل تک محدود ہوکررہ گئی ہے۔ ضرورت اس امر کی ہے کہ اس رویے کو بدانا جائے۔ لوگوں کو بنایا جائے کہ اہل حدیث محض چنداختا فی مسائل کے حامل گروہ کا نام نہیں بلکہ بیتو ان نفوس قد سیہ کی جماعت اور تحریک کانشلسل ہے جنہوں نے حدیبیہ کے مقام پر نبی ﷺ کے دست اقدس پر موت کی بیعت کی تھی۔

ا مام العصر حفرت مولنا محمد ابرا ہیم میر سیالکوٹی کا شار برصغیریاک و ہند کے چوٹی کے علاء میں ہوتا تھا- ہر کمتب فکر میں آپ کوتبحرعلمیٰ وسعت مطالعہ کی بنا ہراحترام کی نگاہ ہے دیکھا جاتا تھا-سیای اعتبار ہے آپ مسلم لیگ کے ہم نواتھے۔ یہی وجہ ہے کہ آپ نے قیام یا کستان کے لیے بے حد جدو جہد ک- سیالکوٹ کے ایک متمول دین دارگر انے سے آپ کا تعلق تھا- آپ بہت بڑے ملغ بھی تھے۔اشاعت اسلام کے لیے دیار ہند کے دور دراز گوشوں میں جا کرقر آن وسنت کا بول بالا کیا – اس کار خیر میں شخ الاسلام حضرت مولنا ثناء اللہ امرتسریٌ عمو ہا آ پ کے شریک سفر ہوتے تھے۔ مولنا سالکوٹی تقریر کے ساتھ ساتھ تحریر کے میدان کے بھی شہوار تھے۔ آپ کی تصنیفات کی تعداد ۸ ۸ تک پینچتی ہے جو کہ تقریبا مطبوعہ ہیں۔ تبصیر الرحمٰن فی تغییر القرآن کے نام ے آپ نے قرآن تھیم کی مبسوط تفییر لکھنا شروع کی -لیکن انسوس ہے ابتدائی تین سیاروں ہے کام آ گے نہ بڑھ سکا - واضح البیان کے تام ہے آپ نے سور وَ فاتحہ کی ضخیم تفییر لکھی -اس کے علاوہ مختلف سورتوں کی تغییر ککھی جومختلف عنوانات کے تحت شائع ہو چکی ہیں - سیرت النبی پر آپ نے چھوٹی بڑی آٹھ مختلف کتا ہیں تحریر فر مائیں' جن میں نبی کریم علظتہ کی حیات طیبہ کے مختلف بہلوؤں یر روشنی ڈالی گئی ہے۔ قادیا نیوں ادر عیسا ئیوں کے رد میں آپ نے تقریباً نجیس کتب آکھیں۔ ان مين آپ كى كتب شهادة القرآن اورعصمت انبياء كوغير معمولى شهرت ومقبوليت حاصل مولى -شهادة القرآن کواسناف کے بریلوی کمتب فکر کی نامور شخصیت پیرمبرعلی شاہ نے بہت پسند فرمایا۔ دیو ہندی کمتب فکر کی معروف روحانی شخصیت مولنا عبدالقا در رائے پوری کے ارشاد برمجلس تحفظ ختم نبوت نے ا سے دوبارہ شائع کروایا۔ شہادۃ القرآن میں عضرت سیالکوٹی نے حیات مسیح علیہ السلام کے اہم موضوع پر بحث کی ہے۔ اس کے علاوہ مرزا قادیانی کی کتاب ازالۃ اوہام کارد کیا ہے۔ مولنا میر بالكوفى كى ايك كتاب پيغام بدايت درنا ئيدسلم ليگ كے نام ہے بھى ہے-مسلم ليك كى تائيدو حمايت مين مختلف مضامين جوانهول نے مختلف اوقات ميں فکھے تھے ان كاريم مجموعہ ہے-

مولناا ہرا ہیم میر سیا لکوئی تہدگز اراور شب زندہ داریتھے ادراد و وظائف کے پابندیتھے۔ عالم باعمل تھے۔ آپ نے ۱۲ جنوری ۱۹۵۲ء کو جعرات کے روزشام پانچ بجے وفات پائی۔ اگلے روز نماز جعد کے بعد آپ کا جنازہ ادا کیا گیا - نماز جنازہ حضرت حافظ عبداللہ روپڑئی نے پڑھائی۔
تامورعلمی وتاریخی شخصیت محتر ممولنا محمداسحاق بھٹی آ کچے تذکر ہے میں لکھتے ہیں کہ 'اپنے ہم عصروں
میں وہ بڑے نہیں وطباع اور نکتہ رس نتھے۔ ان کے پرتا ٹیرمواعظ اور بلاغت بیان کی سٹمیر ہے راس
کماری تک دھوم تھی۔ دفاع اسلام کے لیے ان کی تگ و تاز مجاہدانہ نے آ دھی صدی سے زیادہ
عرصے تک اس دور کے پور ہے ہندوستان کا احاطہ کیے رکھا۔ ملک سے ملمی حلقوں میں ان کی آ واز کو
ہمیشہ پندیرائی حاصل رہی۔'

جماعت اہل حدیث کے ایک اجلاس ہیں یہ طے پایا کہ تاری اہل حدیث پر کچھ تکھا جائے۔
اس مقصد کے لئے مولنا سیالکوٹی کو بیضد مت سونی گئی اور آپ نے بیہ تماب تالیف کی۔1909ء ہیں پہلی دفعہ یہ کتاب شائع ہوئی۔ بعد ہیں مختلف اوقات ہیں پاکستان و ہند دستان سے شائع ہوتی رہی۔ ہماری بڑے موضوع پر موادعوام کے مات لایا جائے تا کہ اہل حدیث کے موضوع پر موادعوام کے سامنے لایا جائے تا کہ اہل حدیث کے موضوع ہے ماری دکھیں کی اہم وجہ ہمارے اس سلط کی ایک کڑی ہے۔ تاریخ اہل حدیث کے موضوع ہے۔ ہماری دکھیں کی اہم وجہ ہمارے اس سلط کی ایک کڑی ہے۔ تاریخ اہل حدیث کے موضوع سے ہماری دکھیں کی اہم وجہ ہمارے والد محترم حضرت مولنا عبد الخالق قد وی گئی و ات گرامی قدر ہے۔ آپ وہل حدیث کی تاریخ پر ایک جامع اور تفصیلی کتاب لکھتا جا ہے۔ آپ اس کا خاکہ تیار کر چلے تھے۔ کام کا ابھی آغاز ہی کیا تھا کہ سامت اور تفصیلی کتاب لکھتا جا ہما ہور ہیں جینار پاکستان کے قریب قلعہ بھی منعقدہ اہل حدیث کا نفرنس ہیں آپ نے ہم دھا کے ہیں جام شہادت نوش فر مایا۔ آپ جس انداز کی تاریخ مرتب کرتا کیا نفرنس ہیں آپ نے ہم دھا کے ہیں جام شہادت نوش فر مایا۔ آپ جس انداز کی تاریخ مرتب کرتا کہ تاریخ مرتب کرتا کیا تھے ہیں۔

' میں نے تاریخ اہل حدیث پر جب کا م شروع کیا تھا تو میری تحقیق کا محور صرف برصغیر پاک
وہند تھا' لیکن جب جماعت اہل حدیث کو ہیں نے بحثیت ایک فقہی کھی فلر کے پڑھنا شروع کیا تو
لامحالہ مجھے ہندوستان سے باہر نگل کر اس سرز مین میں جانا پڑا جہال سے آفاب اسلام طلوع ہوا
تھا۔ اس مقصد کے لیے میں نے اسلام کی ابتدائی تین صدیوں کے متعلق پڑھنا ضروری سمجھا اور اس
میں شک نہیں کہ جو محقی بھی اسلام کواپی اصلی حالت میں دیکھنا چاہتا ہے اسے حقیقت تک حکیجے کے
لیے ان تین صدیوں کا مطالعہ ضرور کرنا ہوگا اور مجھے سے کہنے میں قطعاً تر دونہیں کہ ان تین سوسالوں
میں آپ اسلام کا جو حقیقی اور خوب صورت چہرہ دیکھیں گئا اس کی عام فہم تبعیر فکر اہل حدیث ہے۔
ہبرحال میں مطالعہ کرتے ہوئے جب برصغیر نے نکل کردیا رحبیب میں پڑنچا اور براہ راست اصل
ماخذ کی ورق گردانی شروع کی تو تاریخ اہل حدیث کے متعلق میراذ بمن علاقائی نہیں بلکہ آفاقی بن

چکا تھا۔ اب میں تاریخ اہل حدیث کے نام سے جو کتاب لکھنا چاہتا ہوں 'یداہل حدیث کی ایک جامع اور مفصل تاریخ ہوگی جو خیرالقرون سے دور حاضر تک چودہ سوسال پر محیط دستاویز ہوگی۔ یہ کتاب چودہ جلدوں میں مکمل ہوگی یعنی ہرصدی کے لیے ایک جلد مختص ہوگے۔ ہرصدی کے سیاسی حالات کا عمومی جائزہ لینا ہوگا' اس میں یہ بات خاص طور پر بتائی جائے گی کہ کون سے مکا تب فکر کس حد تک سیاسی حالات سے متاثر ہوئے یا سیاسی حالات نے انھیں جنم دیا' کیونکہ تاریخ میں یہ بات محفوظ ہے کہ بہت سے اعتقادی فرقے اور کئی فعیمی ندا ہب خالص سیاسی حالات کی بیدادار ہیں اور پر سلسلم آج تک جاری ہے۔

''اس کے بعد اس صدی کے اعتقادی اور فقتی ندا ہب کا مختصر جائز ہلیا جائے گا'ان کی علمی خدیات پر طائز اندنظر ہوگ - اس کے بعد اہل حدیث کی سیاسی اور علمی خدیات کی مفعمل رو داو اور دور مدیات پر طائز اندنظر ہوگ - اس کے بعد اہل حدیث کی سیاسی اور علمی خدیات کی مفعمیلی ذکر ہو دوسری جماعتوں سے ان کے کام کاموازنہ ہوگا اور اس صدی کے علم نے الل حدیث کا تفعیلی ذکر ہوگا 'جس میں ان کی زندگی کے مختلف گوشوں پر مناسب گفتگو کی جائے گی اور ان کے علمی اور سیاسی کارنا موں کا تفصیل ہے ذکر کیا جائے گا۔

" نیز بعض صدیوں میں ہمیں بعض علاقوں کے متعلق ایک مستقل باب کا اہتمام کرنا پڑے گا جس میں فکر اہل صدیث کے نشو ونما کی تفصیل بیان کی جائے گی- بیان علاقوں کے متعلق ہوگا جہاں اسلام اپنی اصلی شکل وصورت میں نہیں پہنچا اور عام لوگوں کو جو چیز اسلام کے نام پر پیش کی گئی وہ اسلام نہیں بلکہ کچھ اور ہی تھا اور لوگ نام کی وجہ سے دھوکا کھا گئے۔ پھر پچھ اللہ والے المحے انحوں اسلام نہیں بلکہ پچھ اور ہی تھا اور لوگ نام کی وجہ سے دھوکا کھا گئے۔ پھر پچھ اللہ والے المحے انحوں کے اسلام کے غبار آ لود چرے کو صاف کیا جے بعض لوگوں نے بہچان لیا کیکن جن لوگوں کو اندھیر ہے سے پیارتھا انھوں نے اپنی آ تعمیں بند کرلیں۔ وہی لوگ جو گراہی پر شفق سے خن کے معالمہ معالمہ علی انتہا نی دردنا کے انتہا نی دردنا کے انتہا نی دردنا کے۔ یہ باب انکہ اہل حدیث کے وجان و جدال تک بہنچا جس نے ایک دردنا ک تاریخ کوجنم ویا انتہائی دردنا کے۔ یہ باب انکہ اہل حدیث کے طال ت سے پہلے آ سے گا۔ "

مندرجہ بالا اقتباس پیش کرنے کا ایک مقصدیہ ہے کہ شایدکوئی اللہ کا بندہ اس علمی و تحقیقی خدمت کوانجام دے سکے۔ بیکام مشکل ضرور ہے گرناممکن نہیں۔ کاش ہمارے ابل علم اپنی ترجیحات کارخ صبح طور ہے متعین کرلیں اور مسلک اہل حدیث کے اس دیریند قرض کوا داکر دیں۔ ابو بکر قد دی

کیم جنوری ۲۰۰۱ء

## فهرست

| اصفحه      | مضمون                                                              |
|------------|--------------------------------------------------------------------|
| 12         | تاریخ اہل مدیث                                                     |
| 44         | مقدمه                                                              |
| ۳.         | وین وا حدمی <i>ں فرقه کس طرح بن جاتے ہیں</i>                       |
|            | ٱتخضرت نے اپنی امت میں بھی مختلف فرقے بن جانے کی خبر بطور پیشگو کی |
| <b>7</b> 9 | ئے فر مادی تھی<br>سے فر مادی تھی                                   |
| 10         | ایک فرقے کوسنت پر قائم رکھنے میں حکمت                              |
| <i>۳</i> ۷ | مختلف فرقبائے اسلام اوران کا تاریخی سلسلہ                          |
| 14         | عثانی اور سبائی                                                    |
| 14         | شيعه اورخارجي                                                      |
| ۴٩         | فرقه قدريه                                                         |
| r9         | فرقه جميه                                                          |
| ۵۰         | فرقه معتزله                                                        |
| اد         | فرقه مرجيه                                                         |
| ۵۳         | مجسمه ياكراميه                                                     |
| ar         | قرامطه ياباطنبيه                                                   |
| ۵25        | بعض فرقوں کےامنیازی مسائل پرتیسرہ                                  |
| ۵۵         | فتنة عبدالله بن سبا                                                |
| ಎಗ         | مسئله رجعت آنخضرت مثلقة                                            |
| ಎ ۹        | حضرت علیٌّ اور وصیت خلافت                                          |
| . 41       | حفرت عثمان کی شہادت                                                |

|      | www.KitaboSunnat.com                                                                                            |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | المرتبي المرابع المرتبي |
| 71   | حضرت علیؓ کا نتخاب                                                                                              |
| ٧٣-  | تمِن گروه                                                                                                       |
| 44   | جنگ صفین اورامر تحکیم                                                                                           |
| ٦ŀ٣  | خار جی                                                                                                          |
|      | حضرت علی پرخارجیوں کے اعتراف ت اور حضرت عبداللہ بن عباس                                                         |
| ۵۲   | کے ان کو جوابات                                                                                                 |
| 44   | ارجاءاورامام ابوحنيفيةً                                                                                         |
| Al   | امام سعیدین جبیر تابعی                                                                                          |
| ΔI   | خاتمية الحفاظ حافظا بن حجراورا مام ابوحنيفهُ                                                                    |
| ۲۸   | ایمان میں کمی بیشی اور حضرت!مام ابوحنیفه ً                                                                      |
| 9+   | ایمان کی بحث                                                                                                    |
| 9r   | جمله شرعیات ایمان شرقی میں داخل ہیں                                                                             |
| 9r   | حواله غنية الطالبين اوراس كاجواب                                                                                |
| 94   | فرقه معتزله                                                                                                     |
| 44   | خليفه مامون و ند بهباعتز ال                                                                                     |
| (+1  | عكم كلام                                                                                                        |
| 101" | ابل سنت وابل حديث                                                                                               |
| 1•1~ | اشعربيا                                                                                                         |
| (!•  | باتريدي                                                                                                         |
| 111  | حنابله ياابل حديث                                                                                               |
| ΗA   | ابل سنت كون مين؟                                                                                                |
| Iri  | فروئ اختلاف اور ندام ب اربعه                                                                                    |
| 15.  | امام شافعی<br>امام احد بن حنبل ّ                                                                                |
| 18-1 | ا مام احمد بن حنبل ّ                                                                                            |
|      |                                                                                                                 |

100 154 1179 159 100 104 166 164 فرقه جدیدہ وقدیمہ کی شناخت کےاصول اوران کی رو سےاہلحدیث کی قدامت 109 121 100 100 101 141 149 140 194 r. r r. 9 خلافت صديقي · \*1. خلافت فاروقي ric خلافتءثاني 710

11

IMM

عصرصحابه مين كبابت احاديث حديث لا تكتبوا عني غير القرآن اوراز الهُ شبه

سنت رسول الله كيار عايت وحمايت

4214

114

**\*\*** 

TTY

٥٣٦

rm

414

172

rea

741

**7**4∠

MA

٣١٣

24

7772

**77** 

229

4

200

**774** 

٣4.

ہندوستان میں علم وعمل بالحدیث

12

**77**/4

**MA9** 

٣9.

791

797

m92

P+1

6. K

74-

۳۰

4.4

7°• 4

911

417

۳۳۵

شخرضی الدین حسن **صغ**انی لا ہوریؒ ساسم شيخ على مثقى جو نيوريٌ

يشخ محمه طاهر تجراتي شخ عبداکحق محدث د ہلویٌ 111.

امام رباني مجددالف ثاني ً ۲۳۲ سينخ نورالحق رحمة اللدعليه ۵٦٦ سيدمبارك محدث بككرامي

شخ نو رالدين احمراً باديٌ ومهم بلامه ميرعيدالجليل بككراي <u>۳۵.</u> حاجي تمرافضل صاحب سالكوثي rom حضرت مرزامظهر حانحانان شهيدٌ mar حضرت شاه ولی الله صاحب محدث د ہلوگ ً M24 حضرت شاه عبدائعزيز صاحب محدث وہلوگ MYM ٤ حضرت شاه رقيع الدين صاحب محدث د بلوگ 410 حضرت شاه عبدالقا درصاحب 744 حضرت شاه اساعيل شهيدٌ بن شاه عبدالغني 744 استاذ الا فاق<عفرت شاه محمد آخل محدث دبلوگ 14 شخ الکل مولا ناسیدنذ برحسین صاحب محدث دہلوگ 74 علم کی تلاش میں ترک وطن 72 2 آب کے درس کی کیفیت MY راولینڈی میں نظر بندی 12Y حج ببت الله 744 اخلاق حسنه M29 آپ کے تلاندہ **ሶ**ሊ፤ آپ کی اولاد <u>የ</u>ለቦ استاذ بنحاب حافظ عبدالمنان محدث وزبرآ بادي <u>የ</u>ኢዮ حافظ صاحب كى اولا د **የ**ለለ شيخنا حضرت الاستاذمولا ناابوعبدالله عبيعالله غلام حسن صاحبٌ سيالكوني **የ**ለለ شير بنحاب حضرت مولا ناابوالوفاء ثناءالله صاحب احرتسري rar 797 حفرت مولا ناعبدانلُّدغ نويٌ . m90 مولا ناغلام رسول صاحب قلعه ميهال سنكه كوجرانواله 4.0 مولانا حافظ محربن بارك التدلكهوك ۵٠٠

## تاری<sup>خ</sup>اہل *حدیث*

### بعم (لله (لرحس, (لرحيم

الحمد لله الذى اسبغ علينا نعمه فى القديم والحديث وارسل الينا رسوله النبى الامى باحسن الحديث الذى بين لنا ما احل لنافيه من الطيب وحرم علينا من الخبيث ووضع عنا اصار رسوم الجاهلية واغلال الاوهام فسرنا بلطفه السير الحثيث واوصى الى اصحابه و خلص احبابه ان يبلغوا عنه ماسمعوا منه من الحديث فبذلوا جهدهم رضى الله عنهم فى اشاعة سنته واذاعة امره بالسير السريع والطلب الحثيث فصل الله عليه وعليهم وعلى اله وعلى من جلس مجالس العلم للتحديث

اما بعد.

#### التماس مولف :--

پس بندہ حقیر محد ابر اہیم میر سیالکوٹی اپنے ناظرین باحمکین کی خدمت میں عرض پر دازے کہ اس کتاب کا موضوع اس کے نام سے ظاہر ہے۔ پیشتر اس کے کہ خاکسار اس کے مبادی دمقاصد کو بیان کرے - چندامور کااظہار ضروری ہے۔

اول یہ کہ اس کتاب کے مضامین گو سمجھنے میں صاف وسادہ ہیں لیکن بیان کرنے اور سمجھانے میں مشکل اور مجھ ایسے کم ہمت و قلیل البضاعت کی استعداد سے بڑھ کر ہیں۔ وجہ مشکل ہونے کی یہ ہے کہ اس کتاب کے دوبڑے جھے ہیں۔ تاریخی اور اصولی۔

حصہ تاریخی کے لئے مواد کا کثرت سے میسر آناوران پر مصنف کا عبور ضروری ہے۔ علم تاریخ میں جمال تک میرا نا قص مطالعہ ہے اس موضوع پر کوئی مستقل انسین ہیں ہے اللذاضروری ہے کہ مختف کتابوں کی ورق گردانی سے جمع اشتیات و

تالیف متفر قات کر کے سب کوانی طرز پرتر تیب دول ' جو محنت دمشقت کاکام ہے۔ اور مجھ ایسے عدیم الفرصت کے لئے نہایت مشکل ہے۔

حصہ اصولی میں رپر مشکل ہے کہ مصنف کے لئے ضروری ہے کہ وہ ند ہب کے اصول و فروع کے تائیدی و تنقیدی اموریر پوری نظر رکھتا ہو- بیان میں مشاق وماہر ہو- مطالعہ کتب میں وسیع النظر ہو- دوسرول کے نقض و معارضہ کا کافی جواب دے سكتا ہو - جزئيات كوكليات كے ماتحت كر كے ان ميں مطابقت دے سكتا ہو اور كليات جزئیات کا تنجزاج کر کے ان میں نظام قائم کر سکتا ہواور ان سب کے علاوہ فنم سلیم و طبع متقیم کی عشش سے بھی خاص طور پر بسرہ اندوز ہو- اور اس ند بب کی عملی سہولتوں اور زمانے اور قوم کی ضرور توں کو تجربہ و تدبیر سے بخوبی سمجھتا ہواور سب کے بعدیہ کہ اسے صحت فکر کے لئے فراغت دیکیوئی حاصل ہو- لیکن خاکسار کی حالت اس کے برخلاف ہے مطالعہ نا قص اور علم قاصر ہے - فکر غیر صائب اور طبع نارسا ہے 'اور کثرت مشاغل کی وجہ ہے دل جعی مفقود ہے اپنے گروہ باشکوہ کے علائے باو قار میں جن کی در بوزہ گری کا مجھے فخر حاصل ہے اس قابل ہر گز نہیں ہوں کہ ان امور کو جو اس کتاب میں بیان ہونے والے ہیں کما مینغی ادا کر سکوں' بالحضوص ان حضر ات کے سامنے جنہوں نے اس خدمت کو مجھ پر لازم کیا۔ کیونکہ مجھے ان کی نسبت پورااعتاد ہے کہ وہ اس ضرورت کو میری نسبت کم محنت سے اور احسن صورت میں بورا کر سکتے ہیں اور کمالات علمیه اورعملید میں اس میچسدان و میچیر یزے بدر جہاافضل ہیں ۔ کے قطرہ بارال زاہرے چید مجل شد چوپہنائے دریا بدید

ویگرید که اس کتاب کے بعض مضامین میں ید دقت ہوگی کہ جماعت اہلحدیث (کَشَّرُ اللَّهُ سَوَادَ هُمُ) کو دیگر اسلامی فرقوں سے ممیز کرتے وقت ضرور ہے کہ ان

ا مثلاً استاذ الاساتذه حضرت مولانا حافظ عبد الله صاحب عازی پورگ اور مولانا حافظ عبد العزیز صاحب رحیم آبادگی اور جناب شاه عین الحق صاحب چعلواردی - اور جناب مولانا حافظ مولوی عبد البجار صاحب عمر پوری اور مولانا تشم الحق صاحب ذیانوی وغیر ہم.

وگر فرقوں کاذکر بھی آ جائے اور خالفت نہ ہی ایک ایساام ہے کہ اس میں جمیست و میست کی رگ جوش میں آجاتی ہے۔ بھی تو مقر رو مصنف کی طبیعت اعتدال پر نہیں رہتی اور اس سے الیسے خت ست الفاظ نگل جاتے ہیں۔ یاطر زیبان ایسادل آزار ہو جاتا ہے کہ سنجیدہ مزاج لوگ اسے ہر گزینند نہیں کرتے۔ بلکہ بسالو قات تلح گوئی اور خت کائی کے سب اصلاح پذیر طبائع بھی بدک جاتی ہیں اور بجائے فائد سے کے الٹا نقصان ہوتا ہے اور بھی پڑھنے سننے والے محض اس خیال سے کہ مصنف یا مقرران کے اپنے نہ بہب کا نہیں ہے۔ نفس مضمون کی قبولیت سے ہر چند کہ وہ حق اور راست : وانح اف ند ہب کا نہیں ہے۔ نفس مضمون کی قبولیت سے ہر چند کہ وہ حق اور راست : وانح اف کر لیتے ہیں بلکہ ایسے مسائل کی تسلیم سے بھی انکار کر دیتے ہیں جوان کے اپنے مسلمات کے رو سے بھی قابل قبول ہوں۔ بلکہ ان کے اپنے ایک وعلم کے موافق نہ کی تقریحات و شہادات سے بھی ثابت ہوں لیکن مشہور و معمول عوام کے موافق نہ ہوں۔ آہ! بہت سے حقائق ہیں جن کو زمانے کی اسی روش نے پایال کر دیا اور بہت سے موتی ہیں جن کو تعصب کی آند ھی نے زیر غبار کر دیا۔ فالی اللہ المشند کی سے موتی ہیں جن کو تعصب کی آند ھی نے زیر غبار کر دیا۔ فالی اللہ المشند کی سے موتی ہیں جن کو تعصب کی آند ھی نے زیر غبار کر دیا۔ فالی اللہ المشند کی سے موتی ہیں جن کو تعصب کی آند ھی نے زیر غبار کر دیا۔ فالی اللہ المشند کی سے موتی ہیں جن کو تعصب کی آند ھی نے زیر غبار کر دیا۔ فالی اللہ المشند کی سے موتی ہیں جن کو تعصب کی آند ھی نے زیر غبار کر دیا۔ فالی اللہ المشند کی سے موتی ہیں جن کو تعصب کی آند ھی نے زیر غبار کر دیا۔ فالی اللہ المشندی سے موتی ہیں جن کو تعصب کی آند ھی نے زیر غبار کر دیا۔ فالی اللہ المشند کی سے موتی ہیں جن کو تعصب کی آند ھی نے زیر غبار کر دیا۔

فرض بجائے اس کے کہ سننے سانے اور لکھنے پڑھنے ہے کسی کو فاکدہ پہنچا اور کھنے پڑھنے ہے کسی کو فاکدہ پہنچا اور آپس میں تبادلہ خیالات سے اختلاف کی جگہ اتفاق اور مخالفت کی بجائے موافقت پیدا ہو جاتی اور نفر ت رغبت سے بدل جاتی - الناطبیعتوں میں بغض و عناد اور فتنہ و فساد اور ایک دوسر ہے سے بد خلنی و نفر ت پیدا ہو جاتی ہے اور اختلاف رائے خلاف طبائع کی حد تک پہنچ جاتا ہے - اس سبب سے قرآن شریف میں جو اخلاق فاضلہ اور عاد ات حسنہ کی اعلی تعلیم اور نمایت معتدل روش پر چلانے والی اکیلی کتاب ہے اور نفسانی جذبات اور فطری قوی کی رعایت بدرجہ غایت رکھتی ہے خاص طور پر تھم ہے '

وقل لعبادی یقولو التی هی احسن ان الشیطان ینزغ بینهم (بنی اسرائیل)
"(أے میرے پیارے نبی) آپ میرے بندوں سے کمہ دیں کہ وہ ایک
بات کما کریں جو بہت اچھی ہو- کیونکہ شیطان ان میں جدائی (عدادت)
وُلوائے گا-"

#### ای طرح سامعین کی نسبت فرمایا:-

فبشر عباد الذين يستمعون القول فيتبعون احسنه اولئك الذين هدهم الله واولئك هم اولو الالباب (الزمر ب٢٣))

"(اے میرے پیارے نبی) آپ میرے ان بندوں کو (جنت) کی بثارت ساویں جو کلام کو (غورہ ہے) من لیتے ہیں پھر اس کی اچھی ہا توں کی پیروی کرتے ہیں۔ ہیں لوگ ہیں جن کواللہ تعالیٰ نے ہدایت بخشی ہاور میں لوگ عقل والے ہیں۔"

سوید خاکسار حتی الوسع اس تحریر میں نہ تواہیے الفاظ استعال کرے گا-جن ہے سمی خاص فرقے پر حملہ مقصود ہو-اور نہ ایسا طرز بیان اختیار کرے گا جس ہے سمی فریق کی ہتک مطلوب ہو بلکہ د لا کل کوواضح اور مسائل کو صاف و شستہ الفاظ میں بیان کرنے کے علاوہ اس امر کی بھی کو شش کرے گا کہ جس طرح کوئی حاذق طبیب اس خیال ہے کہ بیار کی طبیعت دوا کی تکخی ہے کراہت نہ کرے۔ ضیافت طبع کے لئے شیر بنی کو جزو نسخه بنادیتا ہے - اور کالی کڑوی گولی کو درق نقر ہ میں لبیٹ کریااس پر قند کا غلاف چڑھا کر بیار کو کھلاتا ہے۔ای طرح میہ عاجز اللہ تعالی عزو جل کی حسن توفیق و تائید ہے ایسی شریں کلامی اور بہندیدہ طرز اور سنجیدہ انداز سے بیان کرے گا تاکہ ناظرین اسے آسانی سے سمجھ جانے کے ساتھ خوشی سے گوار ااور قبول بھی کرلیں تاکہ اس يرعمل پيرا موكر دنيااور عاقبت كى سعادت حاصل كرسكين -و ما توفيقى الا بالله. () اپنی اس نیت و کوشش کے بعد اینے ناظرین سے میری په تو قع یجانہ ہو گی کہ وہ میرے بیان کو جس میں قرآن مجید کی روایات اور رسول الله ﷺ کی مقبول و صحیح احادیث ہوں گی 'یاان دونوں (قر آن وحدیث) سے صحیح استباط ہو گا' محض اختلاف مذہبی کی وجہ ہے درجہ تبولیت ہے گرا نہیں دیں گے۔ بلکہ دلیل کی قوت اور بیان کی صداقت پر نظر کر کے عدل وانصاف کی رعایت اور حق کی حمایت کریں گے۔ لان الحق احق ان يتبع.

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

(۲) میں خود بھی اللہ تعالی ہے دعا کرتا ہوں اور میرے عزیز و معزز ناظرین! آپ بھی کریں کہ وہ مجھے میرے علم و عمل میں اور قول و فعل میں لغزش ہے بچائے۔ اور میرے دل پر حق بات نازل کرے۔ اور میرے قلم ہے حق بی لکھوائے اور ہمارے میں ایک اپنی رضا کی کچی راہیں کھول دے۔ اور اپنی ہدایت کو خوشی اور رغبت خاطر ہے قبول کرنے کی توفیق بخشے۔ آمین یا رب المعالمین. اللهم انی اعوذ بك من شر نفسی وسوء عملی وشر قلمی ومن سوء فهمی وقلة علمی وزلة قدمی. اللهم سدد لسانی وثبت حجتی وقنی شر حسدی انك انت نصیری وعضدی بك احول وبك اصول ،

(٣) ہے امر بھی خاص طور پر قابل لحاظ ہے کہ بعض مصنفین فریق مخالف کا نہ ہب ذکر کرنے میں بوجوہات کی بیشی کر جاتے ہیں۔ کی کی یہ صورت ہے کہ اصل مسئلہ یاس کے دلائل کے بیان میں پچھ کی کر دی۔ یاان کی کسی ضعیف دلیل کو بیان کر کے اس کا رد کر دیا۔ اور بیشی کی صورت یہ ہے کہ اصل مسئلہ میں اپنی طرف سے کوئی ایسی بات ملا دی جو فریق مخالف کا نہ ہب نہیں ہے۔ یا مسئلہ کے طرز بیان کو بدل دیا۔ جس سے مفہوم کلام میں خرابی پیدا ہو گئی اور اس فریق کا فہ ہب ضعیف یاباطل کر کے دکھا دیا۔ اس طرح بعض او قات اپنا نہ ہب بیان کرنے میں اپنا ضعف معلوم کر کے اس کے بیان میں کی بیشی تغیر و تبدل کرتے ہیں جس سے ناظرین کو نہ ہب کی اصلی صورت پر نظر کرنے کا موقع نہیں ماتا۔

نکین اللہ کے فضل ہے آپ یہ معائب اس کتاب "تاریخ اہلحدیث" میں نہیں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں کی جو پچھ کی دوسرے ند ہب کی نسبت لکھا گیا-اس میں کسی طرح کی کی بیشی نہیں گئی-نہ تواصل مسئلہ کی صورت میں اور نہ اس کے دلائل کے بیان میں اور نہ وجہ استدلال میں - اور نہ طریق ادا اور طرز بیان میں - بلکہ ٹھیک اسی طرح بیان کیا گیا ہے - جس طرح اصل قائل نے کہا ہے - یااس ند ہب کی معتبر کتب اور اس کے مستند محقق علاء نے تحقیق کیا ہے -

ای طرح اپند به بالل مدیت کے بیان کرنے میں بھی کسی طرح کی کی بیشی یا تغیرہ تبدل یا تخالات نہیں یا اور نہ اوگوں کے لحاظ یار عب کے سبب اصل مخبہ تنت کو چھپایا یا دبایا ہے۔ نہ تو طمع س کے اپند بہ و دوسروں پر غالب کر کے دکھایا ہے اور نہ تعصب سے دوسروں کو نظروں سے گرایا ہے۔ بلکہ جو کچھ لکھا ہے دلیل و بران سے علی وجہ لصیرت کلھا ہے واللہ السل ان بعصب من اللذلل و بران سے علی وجہ لصیرت کلھا ہے واللہ السل ان بعصب من حطل۔

والدجات کے متعلق ایک خاص بات کی طرف توجہ دلا تاہوں کہ بعض او قات کو لی مصنف کسی کتاب کا حوالہ دیتاہے وہ حوالہ بلحاظ عجت نقل واعتبار کتاب تو بالکل درست ہو تاہے ۔ لیکن متدل کے مفید مطلب نہیں ہو تا۔اور یہ امر بھی تو مصنف کی خامی کی وجہ سے ہو تاہے ۔ کہ وہ مفید اور غیر مفید میں تمیز نہیں کر سکتا اور بھی قواعد استدلال کو نہ جان کر دعوی اور دلیل کی مطابقت نہیں سمجھتا۔اور بھی اصل مسئلے کی بے استدلال کو نہ جان کر دعوی اور دلیل کی مطابقت نہیں سمجھتا۔اور بھی اصل مسئلے کی بے جوتی کے سب ہوتا ہے کہ محض دلیل کا نام رکھنے کے لئے اوھر اوھر ہاتھ پاؤں مارتا ہے اور شکے کا سمار اؤھونڈ تا ہے ۔ یاطوالت کلام سے اپنے ناظرین کوخوش کرنا چاہتا ہے اور وقت ٹالتا ہے۔

لیکن خاکسار اپنے ناظرین کو نمایت و ثوق سے بادر کراتا ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے احسان سے یہ عیب اس کتاب میں نہیں پائیں گے - بلکہ جو حوالہ دیا ہے وہ بذات خود درست اور معتبر ہونے کے علاوہ عین مطلب کا ہے اور ٹھیک موقع پر چسپال ہو تا ہے - وہذا من فضل رہی۔

(۲) باقی رہی میری اپنی بے بصاعتی اور کم فنمی سواس کا اعتراف کرتے ہوئے گذارش

77

کرتا ہوں کہ ہر چند حتی الوسع سب طرف نظر کر کے اور نمایت احتیاط ہے دامن سمیٹ کر چلا ہوں۔ لیکن پھر بھی انسان ہوں نسیان اور ذہول میرے خمیر میں ہے اور سہوہ خطامیر کی فطرت میں ہے۔

فان اصبت فمن الله الرحمن وان اخطأت فمنى ومن الشيطان. فالمرجو من الكمل ان يعفو الزلل ويسد الخلل لان جهد المقل مشكور و باذل الوسع معذور وان اريد الا الاصلاح ما استطعت وما توفيقي الا بالله عليه توكلت واليه انيب اللهُمَّ تقبل منى انك السميع المجيب.

وانا عبدك الناسوتى محمدابرانيم السيالكوتى مولف" تاريخ ابل حديث"

# مقدمه

ا- ند بب كااصلى ركن اور اہم مقصد-الله تعالى كى معرفت اور اس كى عبادت ہے-اور چونكه ذات بارى تعالى مارے ادراك اور فهم سے پرے اور وسعت ورسائى سے بالاترہے-اس لئے ہم اس كى نسبت محض اپنے قياس سے كوئى صحيح و قابل اطمينان اعتقاد جو اس كى شان كے لائق اور اس كى صفات كمال كے مناسب ہو- قائم نہيں كر سكت ولنعم ماقيل -

اے براور بے نمایت در محبیست ہرچہ بروئے میر کی بروئے مالیست

۲- نیزچونکه ہر محفی کا قیاس اختلاف طبائع اور ماحول کے تاثرات اور ماخذ علم کے سبب دوسر ہے سے مختلف ہو گاور نظام قائم نہیں رہے گا اور پھر وجو ہات ترجیح بھی مختلف ہول گے -اس لئے ضروری ہے کہ ہم اللہ تعالی بچول کی ذات اور اس کی صفات کی نسبت جو بھی اعتقاد رکھیں وہ خود اس کا تعلیم کر دہ ہو - چنانچہ سید الرسلین سے نے کی نسبت جو بھی اعتقاد رکھیں وہ خود اس کا تعلیم کر دہ ہو - چنانچہ سید الرسلین سے نے کی سبت ہوئے کے اس مقام پر آکر صاف صاف کہ دیا - لا اسلامی باوجود اعرف واعلم باللہ ہونے کے اس مقام پر آکر صاف صاف کہہ دیا - لا احصی ثناء علی انت کما اثنیت علی نفسک (حصن) یعنی (اللہ تعالیٰ) میں حسی تو کی نثار کماحقہ ) نہیں کر سکتا تواسا ہے جسا تو نے ای باہت خود فر مایا:

تیری نگا( کماحقہ) نہیں کر سکتا تواہیاہے جیسا تونے اپنی بابت خود فرمایا: اس قصور علم کا قرار بڑے سے بڑے عارف بڑے سے بڑ<mark>ے فلسفی</mark> کو بھی کر نایڑا

ان مور م کا ہر اربر کے سے برے عارف برھے کے برمنے میں وہ می رمایا ہے۔ چنانچہ حضرت علی سے منقول ہے :

العجزعن الأدراك (ملامبين)

'' یعنی الله تعالیٰ کے ادراک ہے عاجز آ جانا یمی ادراک ہے۔'' ای طرح امام رازیؓ کا قول ہے :

نهاية اقدام العقول عقال و اكثر سعى العلمين ضلال

"لعنی انسانی عقل کی رسائی کا انجام گھنے کی بندش ہے اور دنیا جمان میا علما کی اکثر دوڑ کا حاصل رہتے کا گم ہو جانا ہے۔"

۳- اور چونکہ خدمت واطاعت تب بار آور ہو سکتی ہے جب مخدوم و مطاع اسے پند کر لے - اور اس پر اپنی رضا ظاہر کرے اور کسی کی رضاو ناراضی اس کے اپنے بنائے بغیر معلوم نہیں ہو سکتی - اس لئے اللہ تعالیٰ کی عباوت کا طریق ہم اپنی طرف سے مقرر نہیں کر سکتے - بلکہ ضروری ہے کہ اس کی تعلیم بھی خاص اللہ تعالیٰ ہی کی طرف سے ہو -

اور شرف ہم کلامی حاصل کرنے کے لاکق ضیں ہوتا۔ اس لئے اللہ تعالیٰ اپنے علم و اور شرف ہم کلامی حاصل کرنے کے لاکق ضیں ہوتا۔ اس لئے اللہ تعالیٰ اپنے علم و حکمت سے نوع انسانی میں سے بعض افراد کو ختب کر کے ان پر بذریعہ وحی اپنی رضا کے محمت سے کھولتا رہا ہے اور ان کے قلوب کو نور علم ویقین سے منور اور معرفت حق سے معمور کر تارہا ہے اور ان کو اپنی معصیت سے معصوم رکھنے کے لئے ان کے علمی وعملی قوی میں رسوخ واعتد ال پیدا کر تارہا ہے اور تمام لوگوں کو جن کوان کی دعوت پنجے ان کی پیروی و فرما نبر داری کا تھم کر تارہا ہے – بلکہ اللہ تعالیٰ کے علم وارادہ میں ان کے پیدا کی پیروی و فرما نبر داری کا تھم کر تارہا ہے – بلکہ اللہ تعالیٰ کے علم وارادہ میں ان کے پیدا کرنے سے بڑا مقصد کی ہوتا تھا کہ ان کو خلقت کی رہبری کے لئے مقرر کر لے اور بید اللہ تعالیٰ کی مال رحمت ہے چنانچہ سیدالمسلین خاتم النہ تعالیٰ کی مان میں فرمایا :

وما ارسلنك الا رحمة للعالمين (پ ١٧ ـ انبياء)

یعن (اے پیغیر) ہم نے آپ کو دنیا جمال والوں پر رحمت کرنے کے لئے رسول بنایا ہے اور بس-

الله تعالى نے اپنى رحمت كے تقافے سے برامت ميں رسول پيداكيا-جوان كوغير

للہ ایسے مخص کو نبی پارسول و پیغیر کہتے ہیں۔ نبی اس لحاظ ہے کہ وہ انٹد تعالیٰ کے نزدیک نها بت متاز اور رفیع القدر ہو تا ہے پاس لئے کہ اللہ تعالیٰ سے علم و خبر پاکر خلقت کو بتا تا اور سکھا تا ہے اور رسول و پیغیبراس نظر ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے احکام و پیغام اس کے بندوں کو پہنچا تا ہے۔ الله سے بناتاور محض الله تعالی کی عبادت کا حکم ساتارہا- چنانچہ فرمایا-

ولقد بعثنا في كل امة رسولا ان اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت (نحل پ ١٤)

"ہم ضرور ضرور ہر امت میں رسول تھیجتے رہے ہیں کہ بس اللہ ہی کی عبادت کرواور غیر اللہ سے اجتناب کرو"

نيز فرمايا-

وما ارسلنا من رسول الاليطاع باذن الله (نساءب ٥)

" ہم نے جو بھی رسول بھیجاوہ صرف اس مقصد کے لئے بھیجا کہ ہمارے تھم ہے اس کی اطاعت کی جائے"

۵- ند ہب کے دو جصے ہیں اول اصول یعنی عقائدان کا تعلق قلب (دل) ہے دوم فروع جن میں عبادات 'معاملات 'اخلاق و دیگر اعمال حسنہ شامل ہیں۔ان کا تعلق زبان -اور دیگر اعضاء اور انسان کی متعلقہ اشیاء جیسے مال ودولت ہے ہے۔ بس یہ دونوں جھے (اصول و فروع یا عقائد و اعمال) الله تعالیٰ ہی کی طرف ہے اس کے سی رسول برحق کی معرفت مقرر ہوتے رہے ہیں -اور اسی حیثیت ہے سی فد ہب کو بالفاظ مختلفہ دین اللی دین حق 'شریعت اللی اور سی فد ہب کہتے ہیں۔

۲- نیز چونکہ ند مہب کا تعلق صرف الله ذوالجلال سے ہے اور ند ہجی اعمال وعقائد
کی جزا بھی اس سے مطلوب ہے اور ہونی چاہئے۔ اس لئے الله تعالیٰ سے صرف اس
اعتقاد صحح اور عمل صالح کی جزائے خیر ملے گی جواس نے اپنے رسول برحق کی معرفت
مقرر و تعلیم کیا ہو۔ اس لئے فرمایا:

**ام لهم شركَاؤُ شرعوا لهم من الدين ما لم ياذن به الله(**حم شورى ب ٢٥)

' میاان نوگوں کے واسطے شریک ہیں جنہوں نے ان کے لئے دین کی وہ ہاتیں مقرر کر دی ہیں جن کی اجازت اللہ نے نہیں دی'' 2- چندامورایے بیں کہ اللہ تعالی سوائے نبی برحق کی ذات بابر کات کے کی ویگر کی ذات بیں جمع نہیں کر تاوہ یہ ہیں (الف) نبی اللہ کی پیدائش و پرورش اوراس کا نشوو نما اور اس کا استخاب واصطفاء ایک خاص ارادہ اللی کے مابخت ہو تارہا ہے آیت ولتصنع علی عینی (ط پ۱۱) اس پر شاہر ہے جس کی علت غائی اللہ تعالیٰ کی شریعت کا ظہار اور نبی اللہ کا خلقت کی رہنمائی کے لئے مبعوث و مخصوص ہونا ہے اور یہ امر واصطنعتك لنفسی اذھب انت واحوك بایاتی (ط پ۱۱) سے ثابت مے -

(ب) ای لئے اللہ تعالی انبیاء علیم السلام کے علمی اور عملی قوی میں ایسار سوخ و اعتدال پیداکر تارہاہے کہ وہ اتباع هوا سے معصوم رہتے ہیں اور فرائض کی انجام وہی میں کو تابی نہیں کرتے -اس وصف کی شان تھم و لاتنیا فی ذکری (طرب ۱۲) میں جبک رہی ہے -

(ج) نبی اللہ مجھی تواللہ تعالیٰ کا بے واسطہ مخاطب ہو تا ہے اور مجھی بواسطہ فرشتہ لیکن بندول تک اللہ تعالیٰ کے احکام شرعی سینچنے میں ایک وہی (پیغیبر) واسطہ ہوتا ہے۔ اور بس -

Ľ

ال تاكه تورورش كياجائ سامنے ميرى آنكھ كے

ا اور میں نے تخبے این ذات کے لئے پند کر لیاہے-

سل تواور تیر ابھائی میری آیات (نشانات واحکام) لے کر جاؤ-

اور میری یاد میں حستی نه کرنا-

کی طرف گی ہوتی ہیں جس کی معرفت ان کو اللہ کے احکام پینچتے ہیں اور صرف اس کے ا اختبار پر وہ اس کے اس قول کی تصدیق کرتے ہیں کہ یہ اللہ کا تھم ہے ورنہ ان کے پاس اس بات کا کیا جوت ہے کہ یہ خداو ندعالم کا تھم ہے پس ضرور ہے کہ نبی اللہ کے قول و طریق عمل کو معتبر جان کر اس کی پیروی کی جائے تاکہ من بطع المرسول فقد اطاع اللہ (ناءپ۵)کی سنداور قل ن کنتم تحبون اللہ فاتبعونی یحب کم اللہ ہے۔

لے جواس رسول (محمر) کی اطاعت کرتاہے یا کرے گا-وہ اللہ کی اطاعت کرے گا کیو نکہ اس نے رسول اللہ کی اطاعت اللہ کے واطبعواالرسول کی تقییل میں کی-

ا (اے میرے حبیب ان سے) کہ دو کہ اگر تم اللہ ہے محبت رکھتے ہو تو میری پیروی کر واللہ تم ے محبت کرے گا- یعنی صدر اول میں آنخضرت علیہ کے دعوی نبوت کے وقت صرف آپ کے اعتبار واقرار پر قر آن شریف کے کلم اللہ اور سنجانب اللہ مونے کا اعتبار واقرار کیا گیا- چنانجہ سورہ یونس میں مکرین کے جواب میں فرمایافقد لبشت فیکم عموا من قبله افلا تعقلون ( یعنی اے میرے حبیب ان سے کمہ دیں کہ میں اس (تلاوت قر آن اور دعویٰ نبوت) ہے پیشتر ایک کافی عمر تم بى يى رەچكا بول توكياتم عقل نيس كرت اور سوره بمومنون مي فرمايام لم يعرفوا رسولهم فهم له منكرون يعنى آيابه لوگ اين رسول (محمرً) كو (ستخييت وسيرت صدق وامانت اور خاندان کی روسے ) جانتے پیچاہتے نہیں کہ اے اوپر جان کراس سے انکار کرتے ہیں-ان آینول میں قابل التفات دو لفظ ہیں عقل اور معردنت عقل کا کام ہے معلومات ہے مجمولات کا علم حاصل کرنا اور معرفت اس علم كو كمت بي جو آثار وعلامات من تفكر كرنے سے حاصل موچناني فرمايا تعو فهم بسیما هم (پس) اوراس کی ضدانکارہ جیسا کہ اوپر کی آیت میں معرفت کے مقابلے میں انکار كاذكر كيا- پس بر دو آيات كى توضيح يول ہے كه صدر اول كے لوگ جن بيس آنخضرت ماللہ نے وعویٰ نبوت کیا آنحضرت میلان کے حسب نسب اور آپ کی شخصبت ویاک سیرت سے بورے بورے واقف سے یس جو کچھ ان کو معلوم تھا یعنی آپ کی سیرت و عملی زندگی اس کے ذریعے اللہ تعالیٰ نے ان کواس شے کی طرف رہنمائی کی جس کاان کو علم نہیں تھا-اور دہ بوجہ جہالت کے انکار کرتے تھے بعنی آپ کی نبوت اور آپ پر کلام اللی کا مازل ہونااور استدلال کا تھیج طریق بی ہے اور آ تخضرت کے حالات شخصیہ پر نظر کر کے ان میں تفکر کرنے کی بابت فرمایا قل اسما اعظکم بواحدة ان تقوموا الله مثني وفرادي ثم تتفكروا ما بصاحبكم من جنة ان هو الا نذير لکم بین یدی عداب شدید (ب۲۲) یعنی ان سے که و شیخے که میں تم کو صرف ایک بات کی نصیحت کرتا ہوں کہ تم انلہ کو حاضر ما ظر جان کر اسکیے اسکیے اور دورو مل کر کھڑ ہے ہو اور پھر غور و فکر

(آل عمر النب ٣) كادر جد حاصل هو-

(۸) بیان بالا کا حاصل مطلب بیہ ہے کہ علم دین کے دوہی رکن ہیں اور بس کتاب اللی (قر آن مجید) جو اللہ کا کلام ہے ۲-اور اس کے رسول پاک کی سنت (حدیث شریف) جو آنخضرت ﷺ کے قول و فعل اور سیرت کا دفتر و مجموعہ ہے اس معنی میں کما گیاہے۔

اصل دین آمد کلام الله معظم داشتن پس حدیث مصطفیٰ برجال مسلم داشتن بس یی "اہلحدیث" کے مذہب کا صیح فوٹوہے -اور یکی ان کا موٹو ہے-اور اس کتاب میں اس کی بادلا کل تعفیل و توضیح ہے-

خاکسار محمرابراہیم سیالکوٹی

خلاصداس سادے حاشیہ کا بہ ہے کہ لوگوں کے سامنے آپ کی نبوت کی صدافت اور قر آن کے من جانب اللہ ہونے کے ثبوت میں آئخضرت میں گئے کی عملی زندگی کو پیش کیا گیا ہے جو سب کو معلوم میں اور جس کاوہ سب اعتراف کیا کرتے تھے۔

مونوائگریز Motoلفظ جس کے معنی بیں نصب العین

الروسے بیس اس معلوم ہو جائے گا) کہ تمہارے صاحب (محر )کو کسی قتم کا جنون نمیں ہے اور آپ کے افلاق کر یماند اور عادات حسنہ اور پاکیزہ عملی زندگی کی بابت فرمایا: انك لعلی خلق عظیم (ن ب ۲) یعنی تحقیق آپ علی اخلاق پر (قائم) ہیں۔

# دین واحد میں مختلف فرقے تس طرح بن جاتے ہیں

صاحب شرع (پیغیر) کی موجودگی میں سب امتی ایک ہی فرقہ ہوتے ہیں۔ جو کچھ ہی اللہ نے فرمایا اپنے عمل سے بتلایا۔ سب نے اس کے سامنے گردن جھکا کر اس کی پیرو کی اختیار کی۔ چنانچہ خداتعالی نے زمانہ سابق کی حالت یوں بیان فرمائی۔

و ما کان الناس الا امة و احَدة فاختلفوا (يونس ب ١١) "ليني تمام لوگ (پهلے)ايك،ي گروه موحد تھے مختلف تو پیچھے ہوئے"

ی ممام تو ل ( پھنے ) ایک ہی کروہ موحد سے حلف تو پیچے ہوئے
جول جول جول عصر نبوت سے دوری ہوتی جاتی ہے۔ بعد کی نسلوں میں ذہول و نسیان
عالب ہوتا جاتا ہے۔ غفلت و بے پرواہی کی وجہ سے دل سخت ہو کر نقیحت پانے کے
قابل نہیں رہجے۔ جمالت بھیلی جاتی ہے ''کتاب اللی'' اور سنت نبوی متروک ہو جاتی
ہے۔ آثار نبوت محفوظ نہیں رہتے اور ان کی بجائے اقوال الرجال رائے وقیاس اور بے
سند سنی سنائی باتوں کی بیروی کارواج عام ہو جاتا ہے۔ اس پر طروبیہ کہ نفسانی خواہشوں آ
اور آپس کی عداو توں کے لئے بھی فہ ہب ہی کو آڑ بنایا جاتا ہے۔ جس کی وجہ سے
تحریف لفظی و معنوی و ضع مسائل' افتراء علی اللہ اور اختراع مسائل اور بدعات جیسے
امور سر زد ہوتے ہیں۔ اور دین المی میں ایسا فتہ عظیم برپا ہو جاتا ہے کہ حق و باطل کی
تمیز بعض صور توں میں تو مشکل اور بعض حالتوں میں عاد خانا ممکن ہو جاتی ہے۔

یہ امور عشرہ ایسے قابل قبول ہیں کہ کوئی زمانہ شناس جو حالات اقوام کو گہری نگاہ سے دیکھتا ہو اور ان کے اختلافات وا نقلابات کو فکر صائب سے سوچتا ہو اور گذشتہ امتوں کی تواریخ پر نظر رکھتا ہوان کی واقعیت سے انکار نہیں کر سکتا۔

یہ سب امور قر آن شریف میں یہودونصاریٰ کے مذکورات میں متفرق مقامات پر بالتصری مذکور میں جو قر آن شریف کے باتر جمہ پڑھنے والوں کوروز مرہ کی تلادت میں

بآسانی مل سکتے ہیں-

ا- مثلاً عصر نبوت سے دور ہونے کی وجہ سے غفلت دب پر داہی اور سخت دلی اور اس سے فسق دیے دبنی پیدا ہو جانے کی نسبت فرمایا :-

الم يان للذين امنوا ان تخشع قلو بهم لذكر الله وما نزل من الحق ولا يكونوا كالذين اوتوا الكتاب من قبل وطال عليهم الامد فقست قلوبهم وكثير منهم فسقون(الحديد ب ٢٧)

' کیا مومنوں کے لئے ابھی وہ وقت نہیں آیا؟ کہ ان کے دل اللہ تعالیٰ کے ذکر کے لئے اور اس کے لئے بھی جو حق اترا ہے عاجز ہو جاویں اور وہ ان لوگوں کی طرح نہ ہو جائیں جن کو ان سے پہلے کتاب دی گئی تھی۔ تو (جب)ان پر مدت دراز ہوگئی توان کے دل سخت ہو گئے۔اور بہت سے ان میں فاسق (ہوگئے اور) ہیں۔"

۲-ای طرح کتاب اللی کو ترک کردینے اور اس کی بجائے سنت انبیاء کے خلاف کتابوں کی پیروی کرنے اور ان کی تعلیم کو انبیاء علیم السلام کی طرف نسبت کرنے کی بابت فرمایا:

ولما جاء هم رسول من عند الله مصدق لما معهم نبذ فريق من الذين اوتوا الكتاب كتاب الله وراء ظهورهم كانهم لا يعلمون واتبعوا ماتتلوا الشيطين على ملك سليمن وما كفر سليمن ولكن الشيطين كَفَرُوا (بقره ب١)

"اور جب ان کے پاس اللہ تعالیٰ کی طرف سے ایسا رسول آچکا۔ جو اس (کتاب) کی تصدیق کرنے والا ہے۔ جو اس کی تاب کی تصدیق کرنے والا ہے۔ جوان کے پاس ہے توان لوگوں میں سے جن کووہ کتاب دی گئی تھی۔ ایک گروہ نے اللہ تعالیٰ کی اس (کتاب) کو پس پشت ڈال دیا گویا کہ وہ اسے جانتے ہی نہیں۔ اور ان کتابوں کی پیروی کرنے سے دال دیا گویا کہ وہ اسے جانتے ہی نہیں۔ اور ان کتابوں کی پیروی کرنے سے جو عمد سلیمان میں شیاطین پڑھا پڑھایا کرتے تھے اور اور سلیمان میں شیاطین پڑھا پڑھایا کرتے تھے اور اور سلیمان سے تو

کفر کیا نہیں تھا۔ لیکن ان شیطانوں ہی نے کفر کیا تھا۔'' ساسی طرح بغیر شحقیق محض سنی سنائی با توں کی پیروی کرنے اور ان کو اللہ تعالیٰ کی طرف منسوب کرنے کے بارے میں فرمایا

ومنهم اميون لا يعلمون الكتابُ الا اماني وان هم الا يظنون فويل للذين يكتبون الكتب بايديهم ثم يقولون هذا من عند الله ليشتروا به ثمنا قليلا فويل لهم مما كتبت ايديهم وويل لهم مما يكسبون دة مديد

(بقره پ١)

"اور بعض ان میں ہے ای (ان پڑھ) ہیں۔ جو کتاب (النی) کا علم سیں

رکھتے۔ ہاں کچھ سی سنائی ہا تیں جانتے ہیں اور وہ فقط طنی سکے چلاتے ہیں پس

ان لوگوں کے لئے ویل ہے جو کتاب تواپنے ہا تھ سے لکھتے ہیں اور پھر کھتے

ہیں کہ یہ اللہ تعالیٰ کی طرف ہے (منزل) ہے تاکہ اس کے ذریعے تھوڑ ہے

ہیں کہ یہ اللہ تعالیٰ کی طرف ہے (منزل) ہے تاکہ اس کے ذریعے تھوڑ ہے

ہیں کہ یہ اللہ تعالیٰ کی طرف ہے (منزل) ہے تاکہ اس کے ذریعے تھوڑ ہے

سے درام (دنیوی فوائد) حاصل کریں پس ان کے لئے عذاب ہے اس کی

س-اس المرحان زیاد تول کی بابت جو علائے یبود کتاب اللہ میں کرتے تھے اور اے کتاب اللہ کالجزو قرار دے کر لوگوں کے سامنے پیش کرتے تھے 'فرمایا :-

وان منهم لفريقا يلون السنتهم بالكتاب لتحسبوه من الكتاب وما هو من الكتاب وما هو من الكتاب وما هو من الكتاب و يقولون هو من عند الله وما هو من عندالله و يقولون هو من عندالله ويقولون هو يعلمون (آل عمران ب ٣) عندالله ويقولون على الله الكذب وهم يعلمون (آل عمران ب ٣) "اور بيتك الن (ابل كتاب) مين سے يحولوگ ايسے بحى بين جو كتاب پڑھتے ہيں وہ وقت اپنى زبانوں كو مروڑ تے بين – تاگہ تم سمجھوكہ جو يحود وه پڑھتے ہيں وہ سب كتاب (اللي) كا جزو مين –اور كتے بين (جو يكھ جم پڑھتے ہيں) وہ سب الله كے بال سے (الرا) بے حالانكہ وہ سب الله كے بال سے (الرا) بے حالانكہ وہ سب الله كے بال سے نمين الرااور جان ہو تجو كر الله يرجھوث بولتے ہيں۔"

۵-ای طرح اقوال الرجال کی پیروی کی نسبت فرمایا :

اتبحذوا احبار هم ورهبا نهم اربابا من دون الله (توبه پ، ۱) "انہوں نے (یعنی یہودونصاری نے)ائے عالموں اور مشاکوں کواللہ تعالیٰ کے سوارب بنالیا۔"

جامع ترفدی میں حضرت عدی بن حاتم طائی ہے روایت ہے کہ میں نبی سیانی کی خدمت میں حاضر ہوا۔ اور میرے گلے میں سونے کی صلیب چکی تھی۔ آپ نے فرمایا۔ اے عدی یہ بت اپنے گلے سے اتار پھینک اس وقت میں نے آپ کو سورہ برات کی آیت اتنحو و الحبار ہم ور ہبا نہم اربابا من دون اللہ پڑھتے سا۔ آپ نے فرمایا یادر کھنا کہ وہ لوگ ان عالموں اور مشاکحوں کی عباوت تو نہیں کرتے تھے لیکن جبوہ (علاء و مشاکخ) ان کے لئے کسی شے کو حلال کہ ویتے تھے تو وہ لوگ (یہود و نصاری) اس کو حلال سمجھ لیاکرتے تھے اور جب کسی شے کو حرام کہ دیتے تھے تو وہ اسے حرام حان لیتے تھے۔ انہی ملخصا (امام ترفدی نے اس حدیث کو حسن صیح کہ اے)

 ۲- اس طرح علماء اور مشائخ جو باطل طریقوں سے لوگوں کے مال کھاتے اور لوگوں کو توحید اللی اور سنن انبیاء سے روکتے تھے –ان کی بابت فرمایا :

يايها الذين امنوا ان كثيرا من الاحبار والرهبان لياكلون اموال الناس بالباطل ويصدون عن سبيل الله (توبه)

''مسلمانو (یہودونصاری کے) بہت ہے علماء اور مشائخ نو گوں کے مال باطل طریق ہے کھاتے ہیں-اور (ان کو)اللہ تعالیٰ کی راہ ہے روکتے ہیں۔''

2 - اسى طرح احكام اللى كے ظاہر ندكر نے اور ان پر حطام دنيوى حاصل كرنے كى نسبت فرمايا:

واذ اخذ الله ميثاق الذين اوتوا الكتاب لتبيننه للناس ولا تكتمونه فنبذوه وراء ظهورهم واشتروا به ثمنا قليلا فبنس ما يشترون. (ال عمران ب٤) ''اور جب الله تعالی نے ان لوگوں سے عمد نیا جن کو کتاب دی گئی تھی کہ اس کتاب کو ضرور ضرور بیان کرنا ہو گااور ہر گز ہر گزنہ چھپانا ہو گا- توانہوں نے اسے پس پشت ڈال دیااور اس کے عوض تھوڑی قیمت (مال دنیا) حاصل کرنے لگے پس جو کچھ وہ حاصل کرتے ہیں وہ بہت ہی براہے۔''

۸-ای طرح آپس کے لڑائی جھگڑوں اور عداو توں کی وجہ سے نہ ہی مسائل میں اختلاف ڈالنے کی بابت فمرمایا :

ان الدين عند الله الاسلام وما اختلف الذين اوتوا الكتاب الا من بعد ماجاء هم العلم بغيا بينهم (آل عمران پ ٣)

"اس میں کچھ شک نہیں کہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک تو (ایک) اسلام ہی دین (معتر) ہے-اور اہل کتاب نے (اس میں) اختلاف ڈالا تو علم آئینے کے بعد صرف آپس کی عداوت کی وجہ ہے (ڈالا)"

٩-اس طرح كتاب الله كي نسبت فرمايا:

افتطمعون ان يومنوا لكم وقد كان فريق منهم يسمعون كلام الله ثم يحر فونه من بعد ما عقلوه وهم يعلمون (بقره ب ١)

"(مسلمانو!) کیاتم کو توقع ہے کہ یہ (یبود) تمماری بات مان لیں گے حالا نکد ان میں ایسے لوگ بھی ہو چکے ہیں۔ جو کلام اللہ (توریت) سنتے سے - بھراسے سمجھ جانے کے بعد جان ہو جھ کربدل ڈالتے تھے۔"

#### نيز فرمايا :

فيما نقضهم ميئاقهم لعنهم وجعلنا قلوبهم قاسية م يحرفون الكلم عن مواضعه ونسوا حظا مما ذكروا به ولا تزال تطلع على خائنة منهم الا قليلا منهم (مائده ب٦)

"پس انہیں او گوں کے اسپے عمد توڑنے کی وجہ سے ہم نے ال کو پھٹکار دیا اور ان کے دلول کو سخت کر دیا کہ توریت کے لفظوں کو ان کی جگہ سے چھیر دیتے ہیں-اور اس میں سے ایک (بڑا) حصد بھلا بیٹھے جس کی ان کو نصیحت کی گئی تھی اور (اے میرے پیارے نبیؓ) آپ ان کی خیانتوں پر اطلاع پاتے رہیں گے۔ گران میں سے تھوڑے ہی (جو خیانت نہیں کرتے)"

نيز فرمايا:

یابھا الرسول لایحزنك الذین یسارعون فی الكفر من الذین قالوا المعون (امّنًا) بافواههم ولم تومن قلوبهم ومن الذین هادوا سمعون للكذب سمعون لقوم احرین لم یاتوك یحرفون من بعد مواضعه للكذب سمعون لقوم احرین لم یاتوك یحرفون من بعد مواضعه یقولون ان اوتیتم هذا فخذوه وان لم تؤتوه فاحذروا (مائده ب ۲) "اے پنجبر!جولوگ كفر پرلیکتے بیں ۔ان کی وجہ سے آپ آزرده فاطر نہ ہو جائیں۔جواپنے مونمول سے تو کہ دیتے ہیں کہ ہم ایمان لائے اور این ان لوگول سے جو یہودی ہو گئے جھوٹی جھوٹی جھوٹی بھوٹی باتوں کی کن سوئیاں نہیں لائے اور نیز ان لوگول سے جو یہودی ہو گئے جھوٹی جھوٹی ورسر ے دوسر ے دوسر ے لوگوں کے لئے جو ہنوز آپ کے پاس نہیں آئے وہ الفاظ دوسر ے دوسر ے لوگوں کے لئے جو ہنوز آپ کے پاس نہیں آئے وہ الفاظ (کتاب اللی) کوان کے محل متعین ہوئے یکھیے غیر محل پر پھیر دیتے ہیں اور (کتاب اللی) کوان کے محل متعین ہوئے یکھیے غیر محل پر پھیر دیتے ہیں اور (کتاب اللی) کوان کے محل متعین ہوئے یکھیے غیر محل پر پھیر دیتے ہیں اور رکتاب اللی) کوان کے محل متعین ہوئے یکھیے غیر محل پر پھیر دیتے ہیں اور رکتاب اللی) کوان کے محل متعین ہوئے یکھیے غیر محل پر پھیر دیتے ہیں اور رکتاب اللی) کوان کے محل متعین ہوئے یکھی غیر محل پر پھیر دیتے ہیں اور رکتاب اللی) کوان کے محل متعین ہوئے یکھیے غیر محل پر پھیر دیتے ہیں اور رکتاب اللی) کوان کے محل متعین ہوئے یکھیے غیر محل پر پھیر دیتے ہیں اور رکتاب اللی) کوان کے محل متعین ہوئے یکھی نے دیاجائے تواس سے بخ

ا-اس طرح اختراع بدعات کے متعلق فرمایا:

ورهبانية ن ابتدعوها ماكتبنها عليهم الا ابتغاء رضوان الله فمار عوها حق رعايتهاج (حديد ب٢٧)

"اورر ہبانیت (ترک دنیا) جس کو انہوں نے ازخود ایجاد کیا تھا ہم نے ان پر مقرر نہیں کی خوشنودی کے لئے مقرر نہیں کی خوشنودی کے لئے (ایجاد کیا تھا) لیکن جیسا کہ اسے نبھانا چاہئے تھا-نہ نبھا سکے۔"

ند کورہ بالا آیات ہے کتاب (یہود و نصاری) کے اختلافات کے اسباب و وجوہ ایسے صاف صاف ظاہر ہیں کہ ان پر کسی مزید حاشیہ کی ضرورت نہیں -ان آیات کے علاوہ دیگر آیات بھی موجود ہیں لیکن ہم نے بطور مثتے نمونہ از خروارے انہی پر اکتفاکر نا مناسب سمجھا-

اللهم ثبت قلوبنا على دينك واحفظنا ان نزل او نصل او نصل او نصل او نصل او نصل او نصل حمد حمد الله على حمد الله علي الفوزالكبير "ميس متعدد مقامات ميس اس امت مرحومه ميس بھى يهود و نصارى اور مشركين كى مشابهت كى نسبت فرمايا ہے جو جمارى ند كوره بالاد فعات كے ذيل ميس آجاتا ہے - مثلاً

(۱) وان كنت متوقفا في تصوير حال المشركين وعقائدهم و اعمالهم فانظر الى حال العوام والجهلة من اهل الزمان خصوصا من سكن منهم باطراف دارالاسلام كيف يظنون الولاية وماذا يخيل اليهم منها ومع انهم يعترفون بولاية الاولياء المتقدمين يعدون وجود الا ولياء في هذا الزمان من قبيل المحال ويذهبون الى القبور والاثار ويرتكبون انواعا من الشرك وكيف تطرق اليهم التشبيه والتحريف ويحكم الحديث الصحيح لتتبعن سنن من قبلكم حذو النعل بالنعل وما من آفة من هذه الافات الاوقوم من اهل هذا الزمان واقعون في ارتكابها معتقدون مثلها عافانا الله سبحانه من ذلك (ص ١٤٥٥ مطبوعه مصر)

(۱) آگر تم مشرکین کے حالات اور ان کے اعمال و عقائد کی تصویر کے سیجھنے میں متوقف ہو تو (اپنے) اس زمانہ کے عوام و جمال کے حال پر نظر کرو خصوصاً ان لوگول کی طرف جو دار الاسلام (بغداد) کے اطراف میں رہتے ہیں کہ دلایت (البیہ) کے متعلق ان کے خیالات و ظنون کیے ہیں؟ اور باوجود اس کے کہ ان کو گذشتہ اولیاء اللہ کی دلایت کا اعتراف و اقرار ہے '

(اپن)اس زمانے میں وجود اولیاء کو از قبیل محال جانتے ہیں اور (بزرگوں کی) قبروں اور ان کے نشانات (کے مقامات) پر جاکر (وہاں) طرح طرح کے شرک کا ارتکاب کرتے ہیں اور ان میں (ذات خداوندی کی نسبت (تشبیہ کا عقیدہ) اور (دین میں) تحریف کس طرح گھس گئی ہے اور یہ صحح حدیث ان پر کیمی صادق آتی ہے (جو آنخضرت صلعم نے فرفر مائی کہ تم ضرور ضرور پہلے لوگوں کی روش پر اس طرح چلنے لگو گے کہ جوتی کا ایک پاؤں دوسرے کے مطابق ہوتا ہے اور ان آفتوں میں سے کوئی بھی ایسی آفت نہیں جس میں اس زمانہ کے لوگ مبتلانہ ہوں اور ان کی مثل کے معتقد نہ ہوں۔اللہ سجانہ ہم کواس سے بچائے رکھے)'

(۲) فان شنت ان توی الموذج الیهود فانظر الی علماء سوء من الدین یطلبون الدنیا وقد اعتادوا تقلید السلف واعرضوا عن نصوص الکتاب والسنة وتمسکوا بتعمق عالم وتشدده واستحسانه فاعرضوا عن کلام الشارع المعصوم وتمسکوا باحادیث موضوعة وتاویلات کاسدة کانهم هم (ص ۲۲٬۲۲) باحادیث موضوعة وتاویلات کاسدة کانهم هم (ص ۲۲٬۲۲) برے علماء کو دیکھوکہ سلف کی تقلید ان کی خو ہو گئی ہے۔ اور انہوں نے قر آن وصدیث کی نصوص ہے منہ پھیر لیا ہے اور دستاویز بنالیا کی عالم کے تعموم و تشمق کو اور اس کے تشد دکو اور اس کے استحسان کو بین انہوں نے معصوم و رہے خطا) صاحب شرع کے کلام سے توروگر دانی کر لی اور جعلی روایتوں اور رہے خطا) صاحب شرع کے کلام سے توروگر دانی کر لی اور جعلی روایتوں اور کے علماء وہی یہود یوں

(٣) وان شئت ان ترى انموذجا لهذا الفريق فانظر اليوم الى اولاد المشائخ الاولياء وماذا يظنون بابائهم فتجدهم قد

افرطواني اجلالهم كل الافراط وسيعلم الذين ظلموا اي منقلب

(٣) اگرتم اس فریق کانمونہ (اپی قوم میں) دیکھنا جاہو تو تم آج مشائخ اولیاء اللہ کی اولاد کی طرف دیکھو کہ وہ اپنے آباؤ اجداد کے متعلق کیا کیا۔ گمان کرتے ہیں پھرتم کو معلوم ہو جائے گا کہ وہ ان کی بزرگی میں نہایت در ہے کی افراط کرتے ہیں اور عنقریب ان ظالموں کو معلوم ہو جائے گا کہ ان پر کیسی گروش آتی ہے۔

## آنخضرتﷺ نے اپنی آمت میں بھی مختلف فرقے بن جانے کی خبر بطور پیش گوئی کے فرما دی تھی!

اس میں کچھ شک نہیں کہ جن اسبب سے اہل کتاب (یہود و نصاری) میں اختلاف پھوٹاوہ اسبب اس امت مرحومہ میں بھی مدت سے موجود ہو پچکے ہیں اور اختلاف کاجو بد بتیجہ النائل کتاب کے حق میں نکلا تھا- مسلمان بھی مد توں سے اس کا خمیازہ اٹھار ہے ہیں ۔ اور جو اگزام کتاب اللی کو پس پشت ڈالنے اور سنن انبیاء کو فراموش خمیازہ اٹھار ہے ہیں ۔ اور جو اگزام کتاب اللی کو پس پشت ڈالنے اور سنن انبیاء کو فراموش کر دینے اور ان کی جگہ جعلی کتابوں اور کم علم وبد عمل علاء اور گر اہ مشارکے کی بیروی اختیار کر لینے کا اہل کتاب پر عاکد ہوا تھا- مسلمان بھی عرصے سے اسے اسپ سر لے بچکے ہیں اور وضع مسائل اور اختراع بدعات سے تبدیل دین کاجو فتنہ یبود و نصاری نے برپاکیا تھا اس قتم کے فتنے میں مسلمان بھی کافی حصہ لے بچکے ہیں ا

امراول: الله تعالی نے دین میں اختلاف کرنے سے منع کیا- اور حدیث اختلاف امتی رحمة کاحال-

> امردوم: اس امت میں بھی مختلف فرقے بن جانے کی پیٹگوئی۔ امر سوم: اختلاف کے وقت ایک فرقہ کا سنت پر قائم رہنا۔ امرچمارم: سنت پر قائم رہنے والا فرقہ کونساہے ؟

ط اس کی تفصیل ان شاءالله آئنده فصل میں ہوگ۔

### أمات قر آنيه

امر اول : تعنی دین میں اختلاف پیدا کرنے اور مختلف فرقے بنانے کی ممانعت کے متعلق قرآن شریف میں وار دہے :-

ولا تكونوا كالذين تفرقوا واختلفوا من بعد ماجاء هم البينت واولئك لهم عذاب عظيم (آل عمران پ ٤)

"مسلمانو! ان لوگوں کی طرح نہ ہو جانا جنہوں نے آپس میں جدائی ڈائی اور اختلاف کیا بعد اس کے کہ ان کوروش ولائل آھے تھے۔"

یہ آیت ممانعت اختلاف وافتراق میں بالکل صاف ہے اللہ تعالیٰ گذشتہ امتوں کا حال ذکر کر کے اس امت مرحومہ کو ایبا بننے ہے منع فرما تا ہے تفییر خاذ ن میں اس آیت کے ذمل میں حضرت عبداللہ بن عباس وغیرہ کے اقوال نُفل کئے ہیں کہ انہوں یہ زکماک

قال ابن عباس امر المومنين بالجماعة ونها هم عن الاختلاف الفرقة واخبر هم انما هلك من كان قبلكم بالمراء والحصو مات في الدين وقال بعضهم هم المبتدعة من هذه الامة وقال ابو امامة هم الحرورية"

"الله تعالی نے اس آیت میں مومنوں کو مجتم رہنے کا تھم کیا-اوران کو جدائی اور انتظاف سے منع کیا اور ان کو خبر دی کہ پہلی امتیں صرف آپس کے جھاڑوں اور نہ ہمی خصومتوں کی وجہ سے ہلاک ہوئیں اور بعض نے کہا کہ ان سے اس امت کے بدعتی لوگ مراد ہیں اور حضرت ابو امامہ نے کہا کہ بیہ حروریہ فرقے کے لوگ ہیں۔"

طازن جلدادل ص ۲۶۸ مطبوعه مصر

ع حروراء ایک موضع کا نام ہے جہال خارجیوں نے حضرت علیؓ کے خلاف جمعیت بنائی تھی اس سے خارجیوں کا نام حرور رہ بھی پڑگیا-

### تذكير:-

اختلاف و فرقہ بندی سے صرف دین ہی میں خرابی پیدائیں ہوتی بلکہ دنیوی نظام میں بھی تاہی و بربادی ہو جاتی ہے - دوسری قوموں کے مقابلے میں رعب اٹھ جاتا ہے -و قار و بھرم جاتار ہتا ہے - ہواا کھڑ جاتی ہے - اراد سے پست ہو جاتے ہیں اور ہمت بیٹھ جاتی ہے - بجائے عزت کے ذلت اور بجائے و قار کے حقارت اور بجائے اولوالعزمی کے بزدلی و پست خیالی - اور بجائے حکومت کے ماضحتی لھیب ہوتی ہے - (اعادفا الله منها) فاطر فطرت جل شانہ فرما تا ہے -

يايها الذين امنوا اذا القيتم فئة فاثبتوا واذكروا الله.

مسلمانو! جب مجھی (کافرول کی) کسی فوج سے تمہاری ٹر بھیٹر ہو جائے تو ٹاہت قدم رہاکرو-اور

کثیرا لعلکم تفلحون واطیعوا الله ورسوله و لا تنازعوا فتفشلوا و تذهب ریحکم واصبروا ۱۰ الله مع الصابرین (انفال پ، ۱) کثرت سے الله کیا کروتاکه تم مرادکو پنچو-اورالله کااوراس کے رسول کا تکم ماناکرواور آپس میں جھڑوگے) تو تم ہمت بار دوگے اور تمہاری ہوااکٹر جائے گی اور (تکالیف پر) صابر رہا کرو بیشک الله صابرول کا ساتھی ہے۔

(٣) اى طرح الى كتاب كى خسته حالت كى نسبت فرمايا:

لا يقاتلونكم جميعا الا في قرى محصنة او من وراء جدر السهم بينهم شديد تحسبهم جميعا وقلوبهم شتى ذلك بانهم قوم لا يعقلون (الحشر ب٨٦)

"مسلمانو! یه (الل کتاب) سب مل کر تم سے نمیں لڑ سکتے مگر ہاں محفوظ بستیوں میں اور پیاروں کی آڑمیں (ہو کر کیونکد)ان کی آپس میں سخت لڑائی ہے تو (اے دیکھنے والے بااے پیفیم ان کو اکٹھا خیال کرتا ہے حالانکہ ان

محے دل جداجدا ( پھٹے ہوئے ) ہیں۔ یہ اس سب سے ہے کہ یہ لوگ ہے عقل ہیں۔"

#### احادیث نبوریه :

رسول الله بی گانی امت میں اختلاف بہت ناگوار تھا- چنانچہ آپ گذشتہ امتوں کے احوال ذکر کر کے اپنی امت کو تحذیر کرتے تھے۔

(۲) اى طرح حفرت ابواماً صحالي سے (جن كا تول او پر ندكور بوا) روايت ہے۔ عن ابى امامة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ماضل قوم بعد هدى كانوا عليه الا او توا الجدل ثم قرء رسول الله صلى الله عليه وسلم هذه الاية ماضربوه لك الاجد لابل هم قوم خصمون شرواه احمد والترمذي وابن ماجة)

"که رسول الله علی نے فرمایا که خمیں گمراہ ہوئی کوئی قوم بعد اس مدایت کے

مشكوة بابالا عضام ص ٢٠-

المشكوة باب الاعتصام ص ٣٣-

جس پروہ (کسی وقت قائم) ہتھ گرایی صورت میں کہ جھڑے میں پڑگئے چررسول اللہ ﷺ نے یہ آیت پڑھی ماضر ہوہ لك الا جد لابل هم قوم خصمون (لیمنی آپ کے سامنے نہیں پیش کرتے یہ اے (حضرت عیسیؓ کو) گر جھڑے کے طور پر بلکہ یہ لوگ ہیں ہی جھڑالو۔"

تنبيه:

بعض لوگ روایت اختلاف امتی رحمة کو حدیث صحیح قرار دے کر اس امت کے ہر اختلاف کو بے پرواہی ہے دیکھتے ہیں۔ لہذاان کو اختلاف کے بدنتائج نہیں سوجھتے پس مناسب ہے کہ اس موقع ہراس غلط قنمی کو بھی دور کر دیاجائے۔

سومعلوم ہو کہ محدثین کے نزدیک بدروایت ٹابت نہیں ہوئی امام سخادیؒ نے المقاصد الحسند میں اور شخ محمد طاہر پٹن المقاصد الحسند میں اور ملاعلی قاری حفی نے موضوعات کبیر میں اور شخ محمد طاہر پٹن سحر النؓ نے خاتمہ مجمع الجار میں مطولاً و مخصر اُبہت سے محدثین کے نزدیک اس کا بے اصلی ہوناذکر کیا ہے للذااس کا اعتبار کر کے دھو کے میں نہیں پڑنا چاہئے اور اختلاف اصلی ہوناذکر کیا ہے للذااس کا اعتبار کر کے دھو کے میں نہیں پڑنا چاہئے اور اختلاف امت کے غم سے بے فکر نہ ہونا چاہئے اللهم الف بین قلوب المسلمین واصلح ذات سف ہ

۲- امر دوم: یعنی اس امت میں اختلاف پیدا ہونے اور مختلف فرقے بن جانے کی پیش گوئی کا بیان یول ہے کہ صحیح بخاری میں حضرت ابو سعید خدریؓ سے مروی ہے کہ:
خدریؓ سے مروی ہے کہ:

عن ابى هريرة عن النبى صلى الله عليه وسلم قال لا تقوم الساعة حتى تاخذ امتى باخذ القرون قبلها شبرا بشبر و ذراعاً بلبواع فقيل يا رسول الله كفار س و الروم قال ومن الناس الا اولئك تخضرت على من كامت يك تضمرت على من كامت يك زمانول كى روش افتيار نه كر لے بمقابلہ بالشت كے بالشت اور بمقابلہ باتھ

له صحیح بخاری کتاب الاعتصام جلد دوم ص ۸۸ ۱۰ مطبع نظامی کا نپور

عن المغیرة ابن شعبة عن النبی صلی الله علیه وسلم قال لاتزال طائفة من امتی ظاهرین سنتی یاتی امو الله و هم ظاهرون مغیره بن شعبه سے روایت ہے کہ رسول الله تو نیا کہ میری امت کا ایک گروہ ہمیشہ غالب رہے گا حتی کہ جب الله تعالیٰ کا حکم (فائے ونیا کی نسبت) جاری ہوگا تووہ اس وقت بھی دوسر سے لوگوں پر غالب ہوں گے۔

نسبت ) جاری ہوگا تووہ اس وقت بھی دوسر سے لوگوں پر غالب ہوں گے۔

ایک مضمون صحیح مسلم میں حضرت جابر سے بھی مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ عقالیہ کو فرماتے سا۔

عن جابر بن عبدالله قال سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول لاتزال طائفة من امتى يقاتلون على الحق ظاهرين الى القيمة (ص٨٧ و حلد١)

کہ میری امت میں ایک گروہ ہمیشہ رہے گا-جو حق پر ہو کر مقابلہ کر تارہے۔ گااور قیامت تک غالب ہو تارہے گا-

وفى لفظ له عن توبان لايضرهم من حذلهم حتى ياتى وعد الله وهم كذلك

صحیح مسلم کی ایک روایت میں یہ بھی ہے کہ جو کوئی اس گروہ کا ساتھ چھوڑے گاان کو کچھ بھی ضرر نہیں پہنچا سکے گا- حتی کہ اللہ تعالیٰ کا وعدہ (فنائے دنیاکا) آجائے گا-اوروہ اس حالت (منصورہ) پر ہوں گے-

# ایک فرقه کوسنت پر قائم رکھنے میں حکمت

غرض بیامر آنخضرت اللے سے صحیح طور پر ثابت ہے کہ آپ نے اپنی امت کے فرق میں امر آنخضرت اللے است فرمادیا تھا۔ کہ وہ ہمیشہ سنت پر قائم رہے گا۔ تاکہ ساری امت کے گر اہ ہو جانے سے دین محمد کی محرف نہ ہو جائے۔ نیز اس لئے کہ اس فرقہ حقہ سے دوسروں پر اللہ تعالیٰ کی ججت پوری ہوتی رہے۔ انہی لوگوں کی نسبت ججتہ المند حضرت شاہ ولی اللہ صاحب فرماتے ہیں۔

فان لله طائفة من عباده لا يضرهم من خذلهم هم حجة الله في الارض (حجة الله مصرى جلدا ص١٥٣).

یعنی خدانعالی کے بندوں میں ہے ایک گروہ ایہ ابھی ہے جن کووہ شخص جو آن کاساتھ چھوڑ دے کچھ بھی ضرر نہیں بنچا سکتا اور وہ زمین میں اللہ تعالیٰ کی حجت ہیں۔

اگلی امتوں کے دین اس سب سے محرف ہو گئے۔ کہ کتاب اللہ کے محرف ہو جانے پر اختلاف کے وقت ان میں سے کوئی فرقہ بھی بہ حیثیت فرقہ سنن انبیاء پر قائم نہ رہا۔ یہ امر اس شخص کے لئے سمجھنا آسان ہے جو یہود و نصاری کی کتابوں کا مطالعہ گہری نظر سے کرلے -اوران کے ہاہمی اختلاف کو فکر صائب سے سوچے - چنانچہ فرمایا:

ولقد بوانا بنى اسرائيل مبواء صدق ورزقنهم من الطيبات فما اختلفوا حتى جاء هم العلم أن ربك يقضى بينهم يوم القيمة فيما كانوا فيه يختلفون فان كنت فى شك مما انزلنا اليك فستل الذين يقرون الكتب من قبلك لقد جاء ك الحق من ربك فلا تكونن من الممترين (يونس ب١١)

اور البنة 🔝 🗖 ہم نے بنی اسرائیل کو صدق (و صفائی) کا ٹھکانا دیا اور ان کو

ستھری چیزوں سے روزی بخش پی انہوں نے آپس میں اختلاف کیا تو علم آپ میں اختلاف کیا تو علم آپ میں اختلاف کیا تو علم آپ کارب قیامت کے دن ان امروں میں جن میں وہ اختلاف کرتے رہے (حق حق) فیصلہ کردے گا۔ پس (اے ہمارے حبیب )اگر آپ (بالفرض ان کے اختلاف کے متعلق) جس کی خبر آپ پر نازل کی گئی شک و تردد میں ہوں توان (علاء) سے دریافت کر دیکھتے جو آپ سے بازل کی گئی شک و تردد میں ہوں توان (علاء) سے دریافت کر دیکھتے جو آپ سے پہلے کتاب اللی کو پڑھتے ہیں۔ بے شک ہے جو پچھ آپ کے پاس آپ کے رب کی طرف سے آیا ہے سب حق حق آیا ہے۔ پس آپ ہر گز ہر گز

اس آیت کے نازل ہونے پر آنخضرت علی نے فرمایالا اسْك و لا استال یعنی نہ مجھے اس میں شک ہے اور نہ میں اس كی نسبت دریا فت كر تا ہوں ليا

باقی رہاامر چہارم کہ سنت پر قائم رہنے والا کو نسافر قد ہے سوسنت کی قید ہے کسی مزید شیشین کی ضرورت باقی نہیں رہتی۔ کیونکہ ہر فرقے کے عقائد اور طریق عمل کو دکھنے ہے معلوم ہو سکتا ہے کہ علماء عملا آنخضرت ( اللی ) کے طریق عمل پر زندگی گذار تاکن لوگول کا مقصد ہے اور خلاف قواعد علمیہ خودرائی اور تاویلات فاسدہ ورحیحہ کی پیروی ہے پر ہیز کرتے ہوئے اور یمین ویبار کی کدوکاوش ہے ہی کردین کی حالت کو کی پیروی ہے پر ہیز کرتے ہوئے اور یمین ویبار کی کدوکاوش ہے ہی کردین کی حالت کو شمیک ٹھیک ٹھیک ای صورت پر رکھنا جس پر آنخضرت ( ایک ) صحابہ کی مقدس جماعت کو چھوڑ گئے تھے۔ اور بعد ازال سلف امت میں ای پر عمل جاری رہتے ہوئے صحح اور معتبر وسائط ہے ہم کک پہنچانا کن لوگول کاوطیرہ ہے ؟ اور اپنے حال و قال اور وضع اور چال اور اعتقاد و عمل اور عبادت وریاضت ( تصوف ) اور تدن وسیاست غرض ہر امر زندگ ہے اعتقاد و عمل اور عباد الوڑ ھنا بچھونا اور دل کی خواہش و تمنا اور حاصل دین اور محصول دنیا بس خرف اتباع کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ اللہ علی اور معیت جماعت صحابہ ہی ہے کن لوگول کام ہے۔

له تفيير فتح القدير للعلامة الشو كاني جلد دوم-

فریب رائے عزیزاں کیا خورم کہ مرا
حدیث سید کو نین برنبان باقیست
نیز حفرت شاہ ولی اللہ صاحب (قدس سرہ) فرماتے ہیں:
علم کی کہ نہ ماخوذ از علم نیست
واللہ کہ سیرائی ازال تشنہ لیست
جائے کہ بود جلوہ حق حاکم وقت
تابع شدن عکم خرد بولہیت لیا
عذا واللہ المادی

### مختلف فرقهائے اسلام اور ان کا تاریخی سلسله

ا-جب یہ بات پائیم عنیق کو پہنچ چکی کہ آنخضرت ﷺ نے اپنی امت مر حومہ کے اختلاف وافتراق کی خبر پہلے سے فرمادی تھی تواب اس کے مطابق مختلف فرقہائے اسلام کا تاریخی سلسلہ بھی سمجھنا چاہئے کہ کوئی گروہ کب اور کس طرح اس جماعت سے جو صدر اول کی روش پر قائم رہی الگ ہو تارہا۔ ان میں سے بعض توبے شک نہ ہی اختلاف خلط فنمی سے تھایاز بغ قلبی اختلاف خلط فنمی سے تھایاز بغ قلبی اختلاف خلط فنمی سے تھایاز بغ قلبی سے کہ ان کا اختلاف خلط فنمی سے تھایاز بغ قلبی سے کہ ان کا خلاف خلط فنمی سے تھایاز بغ قلبی سے کہ لیکن بعض ایسے فرتے بھی ہوئے جن کی تفریق بندی ہوئی تو ملکی نزاع کے سب مگر بڑھتے بڑھتے ان کا نہ بب بھی جدا قائم ہو گیا اور انہوں نے اپنے اصول و فروع بھی اپنے طور پر ایگ مددن کر لئے۔

(1) عثانی اور سبائی :

سب سے پہلے سبائیوں کا فتنہ اٹھا-اس کی بنا محض مکی نزاع پر تھی-اس کی مختصر تعفیل یوں ہے کہ خلیف خالت کے آخری سال میں ایک تعفیل یوں ہے کہ خلیفہ ٹالث حضرت عثال کی خلافت کے آخری سال میں ایک بہودی الاصل عبد اللہ بن سبانے بظاہر مسلمان بن کر حضرت عثال کے استحقاق خلافت

حیات دنی ص ۷ ۲۷-

کے متعلق تو سیں بلکہ ان کے نظم و نسق کے خلاف کلتہ چینی اور سیاسی المجینیشن شروع کردی جس سے عثمانی اور سبائی دو جماعتیں بن گئیں۔ عثمانی حضرت عثمانی کے حامی تھے اور سبائی ان کے بر خلاف۔ آخر کار ۱۸ اماوذی الحجہ سن ۱۳۹ میر کو حضرت عثمانی باغیوں کے باتھ سے شہید ہو محکے (انا للہ واناالیہ راجعون)

حضرت خواجہ حسن بصریؓ تابعی کا قول ہے۔

"امیر المومنین عثال نے بارہ سال تک (خلافت کا)کام کیا آپ پر کسی نے بھی کوئی اعتراض نہ کیا۔ حتی کہ چند فاس آئے (اور اعتراض کرنے گئے) بخد االل مدینہ سنے ان کے بارے میں مداہند کی "(ص ۳۳ تاریخ صغیر اللامام ابخاریؓ)۔

آپ کے بعد مهاجرین اور انصار کے متفقہ انتخاب سے حضرت علی مرتضٰیؓ خلیفہ مقرر ہوئے۔ عثانیوں نے حضرت علی سے حضرت عثالیؓ کے خون کے انقام کا مطالبہ کیااور معاملہ کواینے ہاتھ میں لینا جاہا-حضرت علیٰ نے کہا میں خود اس کام کو کروں گا-کیکن ذرا شورش مسندی ہو جانے دو-اس پر بگاڑ ہو گیا-اور اہل شام نے جو عثانی تھے حضرت علیٰ کے مقابلہ میں حضرت معاویۃ کو خلیفہ مقرر کر لیا۔ دوسری طرف ان کے مقابله لا لحب على بل لبغض معاوية سب سبائي حضرت علي سے مل كئ -اور با قاعده صف آرائی ہے مسلمانوں کی دو جماعتوں میں جنگ شروع ہو گئی- مسلمانوں میں بیہ سب سے پہلی جنگ ہے۔ آخر جنگ صفین میں اس بات پر لڑائی متھی کہ ایک منصف (حضرت ابو موی اشعری ) حضرت علی کی طرف سے اور ایک منصف (حضرت عمر و بن عاصؓ فا آنج مصر )حضرت معادیہؓ کی طرف ہے مقرر ہوئے اسے تاریخ اسلام میں امر محكيم كتے ميں- سبائي فتند الكيز عص صلح نسين جائے تھے اس لئے اس بانے سے ك حضرت علی نے اللہ کو چھوڑ کر ایک انسان کا تھم مانا ہے اور یہ بموجب آیت افغیر الله ابتغی حکما (پ۸انعام) شرک ہے اور مشرک کی اطاعت جائز نہیں حضرت علیٰ کی اطاعت سے خارج ہو گئے -اور پھرانہوں نے اس امر میں یہاں تک ترقی کی کہ ہر کبیرہ گناہ کامرتکب کا فرہے -اور بیر کہ وہ سداد وزخ میں رہے گا( معاذاللہ)

### (۲) شیعه اور خارجی:

یں بجائے دوگر و ہوں میں صلح ہونے کے خود حضرت علیؓ کی جماعت دوگر و ہوں میں بٹ گئی -جولوگ حضرت علیؓ کی اطاعت سے خارج ہوگئے ان کانام خارجی ہو ااور جو لوگ حضرت علیؓ کے ساتھ قائم رہے ان کانام شیعہ علیؓ (حضرت علیؓ کی جماعت پڑا) (۳) فرقہ قدر رہیہ :

نمانہ عبد الملک بن مروان میں ایک شخص معبد نامی شهر بھرہ میں ظاہر ہوا۔ جس نے نقد مرکا انکار کیا۔ امام اوزاعی کی کہتے ہیں کہ معبد ندکور نے انکار نقد مرکا عقیدہ ایک نصر انی شخص سوس نامی سے لیا تھا۔ جو پچھ مدت مسلمان رہ کر مرتد ہو گیا تھا ہے۔

(۴) فرقه جميه :

ہشام بن عبد الملک کے عمد میں ایک مخص جعد بن در ہم نے صفات الہیہ سے
انکار شروع کیا اس کا انکار قر آن وحدیث کی تقریحات اور خیار امت یعنی صحابہ و تابعین
کے عقائد کے بالکل خلاف ہے اس اختلاف نے ملکی فتنہ کی آگ میں بھی ہیزم کشی کا
کام کیا کہ جعد نہ کور نے سائی تحریکوں میں خالد قسری حاکم عراق اور حجاج بن یوسف
مشہور ظالم کی مخالف پارٹی کا پارٹ لیا اور وہ ہر ممکن طور سے ان کی مدد کرتا تھا جس کی
پاداش میں خالد قسری نے جعد نہ کور کو بقر عید کے دن شہر واسط جس کو حجاج بن یوسف
نے آباد کیا تھا قمل کردیا۔

ال عبد الملك بن مروان كازمانه حكومت ٢٥ه سے ٨٦ه تك رہا-

على الم اوزائ كانام عبد الرحمٰن بن عمروب الل شام ك جليل الشان الم تنه كبار اجاع تابعين سے تنج كار اجاع تابعين سے تنج ك ٥ الله عن فوت بوئ حمد الله -

سے تقدر کامئلہ مجوجب حدیث محجین کے امور ایمان میں ہے ہے جملہ صحابہ اور خیار تا بعین کا اس پر اتفاق ہے اس کا افکار کفر ہے لفظ تقدیر کے معنی ہیں اندازہ کرنااور مراداس سے بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جس چیز کو بھی پیدا کیایا اس کو پیدا کرنے والاہے اس کے ہر پہلو کا اندازہ اس کے علم میں اس چیز کی پیدائش سے چشتر ہو تاہے کیونکہ اس کا علم ازلی ہے حادث نمیں ہے سورہ حدید ہے ساکی آیت الا فی کتب من قبل ان نبرہ عاکا مفادی ہے۔

کوفہ میں جعد نہ کور کا ایک شاگر د تھاجہم بن صفوان - اگرچہ وہ کوئی براعالم نہیں تھالیکن بولئے میں اسان اور فصیح البیان تھا اس نے جعد کے خیالات کی اشاعت بہت رور سے شروع کر دی - بہت لوگ اس کے ہم خیال ہو گئے اور ان کا نام جہم کے نام پر جمیہ پڑ گیا جہم بھی اپنے بیثوا جعد کی طرح بن امیہ کے آخری خلیفہ مروان الحمار کے عہد بین سن ۲۸ اپنے میں نفر بن سیار حاکم خراسان کے تھم سے قتل کر دیا گیا - عمد بین سن ۲۸ اپنے میں نفر بن سیار حاکم خراسان کے تھم سے قتل کر دیا گیا -

حضرت حسن بھری ہے۔ کسی نے عرض کیا کہ خوارج کا قول ہے کبیرہ گناہ کفر ہے اور اس کا مرتکب (کرنے والا) کا فرہے ۔ اور مرجیہ کہتے ہیں کہ مومن کو گناہ سے مطلقاً کوئی ضرر نہیں پنچے گا۔ جس طرح کہ کا فر کو طاعت سے کوئی فائدہ نہیں ہوگا۔ آپ اس میں فیصلہ فرہائے۔ آپ ابھی خاموش تھے کہ آپ کے شاگر دول میں سے ایک شخص واصل بن عطانای بول اٹھا کہ صاحب کبیرہ کا تھم ان دونوں کے در میان ایک شخص واصل بن عطانای بول اٹھا کہ صاحب کبیرہ کا تھم ان دونوں کے در میان ہے۔ کہ ندوہ مومن ہے نہ کا فرہے ۔ واصل بیہ کہتا ہواایک ستون کی طرف الگ چلاگیا۔ اس پر حضر سے حسن بھری نے فرمایا عنول عنا الواصل یعنی واصل ہم سے الگ ہوگیا۔ اس پر حضر سے حسن بھری نے فرمایا عنول عنا الواصل یعنی واصل ہم سے الگ ہوگیا۔ واصل نے اپنے خیالات کی اشاعت شروع کر دی ۔ اور کئی ایک اشخاص جو پہلے واصل نے اپنے خیالات کی اشاعت شروع کر دی ۔ اور کئی ایک اشخاص جو پہلے کہا سے مطابق معز لہ پڑا۔ فلیفہ مامون الرشید سے اس کے ساتھ ہوگئے۔ ان کا گروہ بڑھتا اس

ا المسواح میں مروان الحمار کے بعد بنی امیہ کی خلافت کا خاتمہ ہو گیا۔ اور زمام خلافت بنی عباس اللہ عباس اللہ عباس اللہ میں میں میں اللہ میں

علی حضرت حسن بھری رحمۃ اللہ علیہ ۱۱۰ھ میں فوت ہوئے یہ جلیل القدر تاہی ہیں۔ان کی والدہ حضر ت حسن بھری رحمۃ اللہ علیہ ۱۱۰ھ میں فوت ہوئے یہ جلیل القدر تاہی ہیں۔ان کی والدہ حضر ت ام سلمہ اُن کو دھیں دے دی تھیں۔ حضرت ام سلمہ اُن کو بہلانے کے لئے اپنا۔۔۔۔ ان کے منہ میں ڈالٹیں۔ خدا کی قدرت سے اس سے دودھ اتر پڑتا۔ پس ساری برکت ظاہری و باطنی اس دودھ سے ہے۔ ذہبے نفیہ حضرت حسن بھریؒ کے۔

سے فلیفہ امون رشید کازمانہ ۱۹۸ھ سے ۲۱۸ھ تک رہا-علوم بوبانیہ 'فلیفہ 'منطق اور طب کے تراجم کی ترتی ای عمد میں ہوئی-

فرقہ مرجیہ کی ابتداء اور اس کے بانی کی نبست بنا پر اختلاف مسائل اصحاب مقالات کے اقوال مخلف ہیں -

حضور نواب صاحب مرحوم فرماتے ہیں-

"امام ابن قتیبہ نے کہا کہ سب سے پہلے جس نے بھرہ میں مسئلہ ار جاجاری کیاوہ حسان بن بلال مزنی ہے اور بعض نے کہا کہ سب سے پہلے ابو سلت سان نے جاری کیا-ابو سلت ۵۲ اھ میں فوت ہوا" (خربیۃ الاکوان متر جماص ۲۵۱)

٢- علامه شهرستاني "الملل والخل مين فرمات بين:-

"بعض كا قول ہے كہ پہلے كيل جوار جاء كا قائل ہوا حسن بن امام محمدٌ بن عليٌّ بن انى طالب ہے-"

ای طرح خلاصہ میں بھی حسن بن محمد حنفیہ کے ترجمہ میں کما ہے ھو الاول من تکلم فی الارجاء (ص ۸۱) یعن وہ پہلا شخص ہے جس نے ارجاء کے متعلق کلام کیا- حافظ ابن حجر تقریب میں فرماتے ہیں کہ یہ تقہ سے فقیہ سے کما جاتا ہے کہ پہلے پہل انہوں نے بی ارجاء میں کلام کیا- یہ تیسرے طبقہ سے سے من مناجے میں یااس سے ایک سال پیشتر فوت ہوئے رحمہ اللہ تعالی حافظ صاحب موصوف نے تہذیب التہذیب میں بھی اس کاذکر کیا ہے لیکن کما ہے کہ جس ارجاء کے وہ قائل سے وہ ارجاء نہیں ہیں ہیں اتباع کر کیا ہے لیکن کما ہے کہ جب انہا جو حافظ صاحب فرماتے ہیں نہیں ہے جو اہل سنت کے نزدیک موجب عیب ہے - چنانچہ حافظ صاحب فرماتے ہیں کہ میں نے وہ کتاب و سنت کی موجب عیب ہے۔ چنانچہ حافظ صاحب فرماتے ہیں کہ میں نے وہ کتاب و سنت کی موجب عیب ہے۔ چنانچہ حافظ صاحب فرماتے ہیں کہ میں نے وہ کتاب و سنت کی بعد یہ کھاتھا۔

"ہم حضرت ابو بکر اور عمر رضی اللہ عنما کو دوست رکھتے ہیں اور ان کی حمایت میں زور خرچ کرتے ہیں- کیونکہ امت مرحومہ میں ان دونوں کے متعلق لڑائی نہیں ہوئی اور ندامت مرحومہ کوان کی بابت کوئی شک یاتر دو پڑااور ان دونوں کے بعد ان لوگوں کا معاملہ جو فتنہ (خانہ جنگی) میں داخل ہوئے موخر چھوڑتے ہیں اور خدا کے سپر دکرتے ہیں۔" (انبی آخر ماقال)

پھراس کے بعد حافظ صاحب ممدوح حضرت حسن بن محمر کے قول کے معنی میں اتے ہیں۔ اتے ہیں۔

'' حضرت حسن نے جو پچھ کہا ہے۔اس سے مرادیہ ہے کہ آپ ان دونوں گروہوں میں سے جو فتنہ (خانہ جنگی) میں لاتے رہے کسی ایک کے حق میں بھی قطعی حکم نہیں لگاتے کہ کون ان میں سے خطاپر ہے اور کون صواب پر۔ اور آپ کا نہ بہب یہ تھا کہ وہ ان دونوں گروہوں کامعاملہ آخرت پر چھوڑتے تھے۔ لیکن وہ ارجاء جو ایمان کے متعلق ہے آپ کی النفات اس کی طرف نہیں ہے۔اورائی صورت میں آپ پر کوئی عیب نہیں آسکتا''واللہ اعظم۔ اطلاق لفظ ارجاء لغت میں ارجاء کے دو معنی ہیں۔ تاخیر کرنا بھی اور امید

ولانا بھی-بنابریں ارجاء کا اطلاق کئی ایک مسائل پر آسکتاہے-(ا) عمل کو ایمان ہے موخر کرنا-

(۲) حضرت على مرتضي كى خلافت كودر جداول سے در جد جہار م ير موخر كرنا-

(r) صاحب بميره كے علم كو قيامت پر موخر كرنا- اور اس و نيا ميں اس كى

نىبىت كوئى قطعى تحكم نەلگانا كەوە جنتى بىيادوزخى-سىرىسى ئىرىسى

(۴) ایمان کے ہوتے معاصی کا کچھ بھی ضرر نہ دینا-اور محض ایمان پر نجات کلی کی امید دلانا-

اس چوتھی صورت کی نسبت علامہ شرستانی فرماتے ہیں کہ وہ مرجیہ خالصہ ہیں اور حافظ ابن کثیرؒ اور حافظ ابن حجرؒ اور حافظ ذہبیؒ اور شاہ ولی اللہ صاحبؒ اسے ہی خلاف خیار امت (صحابہؓ و تابعین) کتے ہیں-

تنذیب التهذیب جلد دوم ترجمه حسن بن محمرص ۳۲۱-

مجسمه ما کرامیه:

حکومت کے اگر اور نئے علوم میں رسوخ اور ویگر خداہب سے مناظرات کرنے کے سبب معزلوں کا گروہ بہت زبر دست ہو تا گیا حتی کہ دوسری صدی کے بعد خلیفہ مامون ہی کے عبد میں ایک شخص ابو عبداللہ محکہ بن کرام (ابن کرام) بجتانی ظاہر ہوا۔ جس نے معزلوں کی ضد میں صفات البیہ کوایے طور پر ثابت کر ناثر وع کیا کہ اس کی رو بس نے معزلوں کی ضد میں صفات البیہ کوایے طور پر ثابت کر ناثر وع کیا کہ اس کی رو کے آخر کار (معاذ اللہ ثم معاذ اللہ )اللہ تعالیٰ بیچوں اور بیشل کو مجسم مانا گیا۔ ہاتھ پاؤں آکھ و غیرہ اعضاء ذات باری عزاسمہ تعالیٰ شانہ کے لئے بھی حقیقہ سمجھے گئے توان کانام مجسمہ یابانی فرقہ (ابن کرام) کی طرف نسبت کر کے کرامیہ ہوا۔ یہ فد ہب بھی خوب عجمہ یابانی فرقہ (ابن کرام) کی طرف نسبت کر کے کرامیہ ہوا۔ یہ فد ہب بھی خوب بھا اور لوگ کثرت ہے اس شبہ کا شکار ہوگئے محمہ بن کرام نے جج بھی کیااس کے پیرو بظاہر تزید و تعبد میں بھی کم نہ تھے۔ آخر ملک شام کا سفر کیا اور ۲۵ کے ھیں بمقام ذعزہ فوت ہو گیا۔ صرف شام میں اس کے پیرو کوئی ہیں ہزار سے ذاکد تھے اور جو بلاد مشرق میں سے سوعلاوہ۔

### قرامطه یاباطنیه:

اس کے بعد ۲۱ کا ہیں گیک شخص حمد ان اشعت معروف بہ قرمط ظاہر ہوااور اس کے بعد ۲۱ کے بعد ۲۱ کے شک کی ایک شخص حمد ان اشعت معروف بہ قرمط ظاہر ہوااور کسی نے بھی سب سے زالا فرقہ نکال کھڑ اکیا۔ جس کا نام قرامطہ پڑا۔ اس نہ ہب نے بھی اچھی رونق پائی اور عراق وشام میں خوب چکا حتی کہ اہل جنابہ میں سے ایک شخص ابو سعید جنابی بحرین کا حاکم ہو گیا اس کی سیاس طاقت اس کے اپنے وقت میں اور بہت مدت تک اس کے جانشینوں میں ایسی قوی رہی کہ "خلفائے عباسیہ" بھی ان سے خاکف رجح تھے۔ خیر یہ تو ملکی فتنہ تھا۔ نہ بھی گئتہ یہ تھا کہ انہوں نے فرائض اسلام (نماز ' روزہ 'جج اور زکوہ )اور احکام طال اور حرام کے ظاہر ک و متعارف معانی ترک کر کے اپنی خواہش سے ان کے باطنی معنی کچھ ایسے تجویز کئے کہ حلال و حرام کا فرق اٹھا دیا۔ حتی کہ خواہش سے ان کے باطنی معنی کچھ ایسے تجویز کئے کہ حلال و حرام کا فرق اٹھا دیا۔ حتی کہ مال ' بس' میٹی کی بھی تمیز نہ رہی جس سے مقد س اسلام میں ایک فتنہ عظیم ہر پاہو گیا۔ مال کئا م" باطنیہ " باطنیہ " بعی ہوا عقائد نسٹی و غیرہ کتب کا میہ میں جو یہ عبارت ہے۔ اس لئے ان کانام" باطنیہ " باطنیہ " بعی ہوا عقائد نسٹی و غیرہ کتب کا میہ میں جو یہ عبارت ہے۔ اس لئے ان کانام" باطنیہ " باطنیہ " بعی ہوا عقائد نسٹی و غیرہ کتب کا میہ میں جو یہ عبارت ہے۔ اس لئے ان کانام" باطنیہ " باطنیہ " باطنیہ " باطنیہ " باطنیہ بین ہو یہ عبارت ہے۔ اس لئے ان کانام" باطنیہ " باطنیہ " باطنیہ بیں ہو یہ عبارت ہے۔ اس کئے ان کانام" باطنیہ " باطنیہ " باطنیہ بین ہو یہ عبارت ہے۔

النصوص تحمل على ظاهرها والعدول عنها الى معان يدعيها اهل الباطن الحاد وكفر وه اى فرق كرت سے اين مبلغين منتشر كة جنول نے بيت سے خواہش پرست لوگوں كے خيالات بليك و يا اور اور ان كو نہ بى قيود سے آزاد كرويا يا

اس روش کے لوگ آج کل بھی طحد فقیروں کی صورت میں پنجاب ممالک متحدہ (ہندوستان) بنگالہ 'سندھ اور دکن میں ملتے ہیں جن کے دام میں کئی ایک نادا قف مسلمان بھنس جاتے ہیں-

#### <u> تنبيه :</u>

اس مقام پریہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ ان فرقہائے ندکورہ بالا میں سے بعض فرقے بعض کی ضد میں ہے بعض فرقے بعض کی ضد میں ہے بیدا ہوئے یا ہے کہ ان کے اصول دوسر وں کی ضد محمرے مثلا خوارج شیعوں کی ضد ہیں مجسمہ معتزلہ کی ضداور جبریہ قدریہ کی ضداورہ عبدیہ مرجیہ کی ضد ہیں ایک درجہ افراط میں ہے تو دوسرا تفریط میں ان سب کے پیدا ہو جانے کی جامع وجہ یمی ہے کہ انہوں نے اپنے خیالات و قیاسات کو داخل شریعت کیا اور اس طریقہ کو ملحوظ ندر کھاجس پر آنخضرت میں ہے نہیں کہ جاعت صحابہ کرام کو چھوڑا طریقہ کو ملحوظ ندر کھاجس پر آنخضرت میں برابر متوارث چلا آیا تھا۔

له العنی نصوس شرعیه قران و صدیث کوان کے ظاہری اور عرفی شرعی معانی پر محمول کرنا چاہئے۔ اور شرعی اور عرفی اور نفوی معانی کو پھوڑ کروہ معانی مراد لینے جو باطنیہ کتے ہیں الحاد و کفر ہے۔ اسلام مولانا عبد الحکی کلھنوی مرحوم نے فوائد بہیہ کے حواثی تعلیقات تراجم الحطیہ میں قرامطہ کے بعض فسادات کاذکر کیاہے۔ مثلاً تخریب بیت انتداور تیرہ پاسترہ سو تجاج کا قتل عام اور جحرا سود کا اکھاڑ کرلے جاناو غیرہ وغیرہ۔

# بعض فرقوں کے امتیازی مسائل پر تبصرہ

جب یہ متحقق ہو چکا- کہ آنخضرت ﷺ نے اس امت مرحومہ کے افترا و اختلاف کی خبر پہلے سے دے دی تھی اور آپاس کے مطابق مختلف فرقہائے اسلام کا تاریخی سلسلہ بھی سمجھ بچکے تواب ان کے امتیازی مسائل بھی ملاحظہ فرمائیں جن میں وہ صحابہ اور خیار تابعین کی جماعت سے الگ ہوئے۔

متنبيه:

www.KliatoSunnat.com

فتنه عبدالله بن سبا

سب ہے پہلے شیعہ اور خارجی الگ ہوئے تفصیل اس کی یوں ہے کہ حضرت عثان ذی النورین رضی اللہ عنہ کے عہد خلافت میں علاقہ صنعا ہے ایک یہودی عبد اللہ بن سبانام جے اس کی مال کی طرف منسوب کر کے ابن سوداء بھی کہتے ہیں ' مانفقت ہے مسلمان ہو گیا۔ شرارت منافق کی فطرت میں ہوتی ہے۔ اس نے مسلمانوں میں صندالت و فساد پھیلانے کی خاطر مختلف بلاد اسلامیہ میں گشت لگانے مشروع کئے پہلے جاز میں آیا لیکن اس کی پاک زمین نے اس کے ختم فساد کو قبول نہ کیا تو بھرہ میں چلا گیاوہ بال بھی مقصود حاصل نہ ہوا تو شام (دمشق) میں آگیا۔ یہاں ہے بھی نکالا گیا۔ تو سیدھامھر کاراستہ لیا۔ یہاں کی زمین نے اس کے ختم فساد کو قبول کر لیا۔ یہاں گی دمین سے اس کی ختم فساد کو قبول کر لیا۔ مدتوں کی محت ٹھوڑے ہی دونوں میں مدتوں کی محت ٹھوڑے ہی دونوں میں مدتوں کی محت ٹھوڑے ہی دونوں میں مدتوں کی اسلام کوا ہے منحوس سائے میں ہے لیا (اعاذ نا اللہ منہا)

آبن سباء نے موقع غنیمت جان کر اور زمین مصر کو قابل دیکھ کر حضرت عثالیًّا کے عمال پر طعن و تشنیج اور اعتراض کر کے آپ کے برخلاف ایجی فییشن (تح یک بغاوت) پھیلادی اور یہ جادو چل نہیں سکتا تھا-جب تک حفزت عثال کے مقابلہ میں کسی مقدس ہتی کو قوم کے سامنے پیش نہ کیا جاتا- تاکہ انقلاب کے لئے تخریب وتعمیر ہر دوپہلودرست رہیں-

لنذااس نے حضرت علیٰ کی طرف داری میں (بغیراس کے کہ حضرت علیٰ اس کو ابناو کیل مقرر کر کے بیہ ڈیوٹی اس کے سپر د کریں) مسائل اختراع کرنے شروع کر دئے۔جس سے اس کے اثر میں بہت ہے لوگ آگئے اور دن بدن زیادہ ہوتے گئے حتی کہ فساد کی آگ عام ہوگئی اور مسلمانوں میں ایک فتنہ عظیم بریا ہو گیا۔

ہم اے اپنے الفاظ میں نہیں بلکہ مشہور مورخ ابن جر بر طبری کے الفاظ میں لکھتے

كان عبد الله بن سبا يهود يامن اهل صنعاء امه سوداء فاسلم زمان عثمان ثم تنقل في بلدان المسلمين يحاول ضلالتهم فبدء بارض الحجاز ثم الكوفة ثم الشام فلم يقدر ما يريد عند احد من اهل الشام فاخرجوه حتى اتى مصر فاعتمر فيهم فقال لهم فيما يقول

عبدالله بن سباائل صنعاء میں ہے ایک یبودی تھااس کی مال کانام سوداء تھا۔
حضرت عثان کے عمد خلافت میں (بظاہر) مسلمان ہوا۔ پھر اسلامی شہر ول
میں مسلمانوں میں گر اہی بھیلانے کے لئے گشت لگانے لگا۔ تو پہلے زمین
حجاز میں آیا۔ پھر کو فیہ میں پھر شام میں اہل شام میں ہے کسی کے پاس بھی اپنا
مقصود حاصل نہ کر سکا۔ توانہوں نے اسے وہاں سے نکال دیا حتی کہ مصر میں
آیا۔اور ان میں مل جل کر دہنے لگا پھر ان سے یہ بات کی۔

مسئله رجعت آنحضرتٌ:

العجب ممن يزعم ان عيسى يرجع ويكذب بان محمداً: يرجع وقد قال الله عزو جل ان الذي فرض عليك القران لرادك الى

معاد فمحمدً احق بالرجوع من عيسيٌّ قال فقبل ذلك عنه ووضع لهم الرجعةٌ فتكلموا فيها ثم قال لهم بعد ذلك ال عثمان اخذها بغير حق وهذا وصي رسول الله ﷺ فانهضوا في هذا لا مر فحركوه وابدوا بالطعن على امرائكم واظهروا الامر بالعروف والنهى عن المنكر تستميلوا الناس وادعو هم الى هذا الامرفبعث دعاته وكاتب من كان استفسد في الامصار وكاتبوه و دعوا في السرالي ما عليه دائيهم واظهر والامر بالمعروف والنهي عن المنكر وجعلوا يكتبون الى الامصار بكتب يصنعونها في عيوب ولاتهم ويكاتب اخوانهم بمثل ذلك ويكتب اهل مصر منهم الي مصر اخر بما يصنعون فيقرءه اولئك في امصارهم وهوء لاء في امصارهم حتى تنالوا بذلك المدينة داوسعوا الارض ادعة وهم يريدون غير ما يظهرون ويسرون غير مايبدون فيقول اهل كل مصر انالفي عافية مما ابتلي به هولاء الا اهل المدينة فانهم جاء. هم ذلك عن جميع الامصار فقالوا انا لفي عافية مما فيه الناسُ مسئله د جعت آنخضرت:

'کہ اس مخص پر تعجب ہے جو یہ تو مانتا ہے کہ حضرت عیسی دنیا میں پھر آئیں گے۔اوراس بات کو نمیں مانتا بلکہ جھوٹ جانتا ہے کہ محمد (ملط اللہ فرانیا ہے کہ دو نیا میں آئیں گے۔ حالا نکہ خدا تعالیٰ نے قر آن مجید میں فرمایا ہے تحقیق وہ اللہ تعالیٰ جس نے آپ پر قر آن فرض کیا ہے البتہ لوٹا نے والا ہے آپ کو والیسی کی جس نے آپ پر قر آن فرض کیا ہے البتہ لوٹا نے والا ہے آپ کو والیسی کی جگہ میں پس محمد (ملط اللہ علیہ السلام سے زیادہ حقدار ہیں کہ دنیا میں واپس آئیں۔ پس اس کی بید بات مانی گئی اور اس نے رجعت کا مسئلہ گھڑ اپس اور بیس کہ جے ہیں اور اس بات کا جر ایس کی میں بورے ہیں اور

تاریخ طبری جلد پنجم ص ۹۸ دا قعات ۵ ۳ ه مطبوعه مصر-

ہر نبی کا ایک وصی بھی ہواہے اور محمد (ﷺ) کا وصی علیؓ ہے پھر کہنے لگا- کہ حضرت محد (ﷺ) خاتم الانبياء بين اور عليٌّ خاتم الاوصياء بين چُر كينے لگاكه اس محض سے بڑھ کر کون ظالم ہے جو رسول اللہ ﷺ کی وصیت کو جاری نہ كرے اور امت كا نظام اپنے ہاتھ ميں لے لے - پھر ان لو گوں ہے كہنے لگاكہ حفرت عثالیؓ نے خلافت بغیر حق کے لی ہے' اور یہ (حفرت علیؓ) رسول اللَّهُ عَلَيْتُهُ كَ وَصِي مِينٍ لِهِسِ مَمْ (اے لوگو!)اس بات كے لئے اٹھواور اے (حضرت علی ) کو ابھار و اور اولا والبان حکومت پر طعن کرنا شروع کرو-اور اسے امر بالمعروف اور ننی عن المئر کے نام سے ظاہر کرو- تاکہ لوگوں کواپی طرف ماکل کر سکواور لوگوں کو بھی اس امرکی دعوت دو پس اس نے اپنے د عوت دینے والول کو (مختلف) شہرول میں بھیلایا اور ان لوگول سے جو دومرے شرول میں فساد کے طالب تھے خط و کتابت کی اور انہول نے بھی اس سے کی اور جو پچھے ان کی رائے میں پختہ ہو چکا تھااس کی طرف خفیہ خفیہ دعوت دینے لگے اور امر بالمعروف اور نبی عن المتحر کے نام سے ظاہر کرنے کے اور والمیان حکومت کے عیوب میں جعلی خط بنابنا کر دوسرے شہر ول میں ممعنے گے اوران کے ہم خیال بھی اس طرح سے خط و کتابت کرنے گئے۔اور ایک شر کے لوگ دوسرے شروالوں کی طرف لکھنے گے جووہ کرتے تھے اس یہ لوگ ان کے شہرول میں اور وہ لوگ ان کے شہرول میں بڑھ بڑھ کر سانے گھے۔ حتی کہ یہ سب نے لے کر مدینہ طبیبہ ودارالخلافہ میں آنے گئے۔اور بلاد اسلامیہ میں اس کی عام اشاعت کی اور جو پچھے وہ ظاہر کرتے تھے اس کے خلاف ارادہ کچھ اور رکھتے تھے اور جو کچھ وہ منہ سے کتے تھے باطن میں اس کے سواکچھ اور چھپاتے تھے۔ پس ہر شہر والے کہتے تھے کہ ہم لوگ ان باتوں ہے جن میں دوسرے شہرول کے لوگ مبتلا ہیں عافیت میں ہیں سوائے اہل مدینہ کے کہ ان کوہر شہر ہے ایسی خبریں آتی تھیں پس پیر (اہل مدینہ) کہتے

سے کہ ہم ان امور سے جن میں سب لوگ بتلا ہیں عافیت میں ہیں۔"

یہ مضمون دیگر مورخین ابن اثیر وابن خلدون وغیرہا نے بھی باختصار عبارت

بیان کیا ہے اس سے صاف ظاہر ہے کہ ابن سبا کا اصل مقصود فقنہ و فساد برپا کر نا اور
فلافت کے خلاف ایک انقلاب پیند جماعت کا قائم کرنا تھا۔ جس کے لئے اس نے دو
فتم کے کام کئے اول یہ کہ حکام خلافت پر طعن و تضنیح کرنا شروع کیادوم یہ کہ مسکلہ
وہت ووصیت جاری کیا۔ پہلی فتم یعنی اصلاح و فساد میں تمیز کرنا ہمت مشکل ہوتا
ہے۔ اس لئے کئی ایک صلیاء بھی اس کے فریب میں آگئے مثلا ابوذر غفاری جو صحابہ
میں بہت بڑے ذاہد ہے ان کو ذاہد اندرنگ میں حضرت معاویہ کی بدگوئی کر کے ان سے
میں بہت بڑے ذاہد ہے ان کو ذاہد اندرنگ میں حضرت معاویہ کی بدگوئی کر کے ان سے
بد ظن کر دیا۔ اور دوسری فتم یعنی جعلی مسائل سے لوگوں کو گر اہ کرنا۔ سو صحابہ میں تو
اس کے ساتھ کوئی نہ ہوا کیو نکہ آنخضرت کے پاس اقوال اور پہندیدہ افعال کا گواہ صحابہ
کے سوادیگر کون ہو سکتا ہے؟ ہاں دیگر لوگوں میں سے بہت ہے عوام اس کے دام میں
سے ساتھ کوئی۔

### حضرت عليَّ اور وصيت خلافت :

یمی وہ پہلا موقع تفاکہ حفرت علیؓ کے لئے وصیت کامسکلہ گفر اگیا۔ورنہ اس سے پہلے صحابہ میں اس کا بہمی ذکر نہیں آیانہ تو ثقیفہ بنی ساعدہ میں جب حفرت ابو بکرؓ کی بعت ہوئی۔ نہ حفرت ابو بکرؓ کے حفرت عمرؓ کو خلیفہ مقرر کرنے کے وقت اور نہ حفرت عمرؓ کے چھے مخصوں میں ہے ایک کو مقرر کرنے کا حکم دینے کے وقت ۔اورنہ حفرت علیؓ کے مقابلہ میں حفرت عمّانؓ کو خلیفہ مقرر کرنے کے وقت۔

حدیث وصیت کے پیش ہونے کے بیہ بہت ضروری مواقع ہے۔ ان میں سے کسی موقع پر بھی اس کا ذکر نہیں آیا۔ بیہ حدیث نہ تو حضرت علی نے خود پیش کی اور نہ کسی دیگر صحابی نے اس کا ذکر کمیا۔ سب سے پہلے بیہ مسئلہ ابن سبانے اس امت میں فتنہ ڈالنے کے لئے گھر اجب چر چاعام ہو گیا۔ اور دو محارب فریقوں میں امر فارق قرار پایا تو بیہ بھی تھوڑے عرصہ کے بعد ایک نظر یہ ہو گیا۔ کہ آنخضرت سے کے خلافت کے بعد ایک نظر یہ ہو گیا۔ کہ آنخضرت سے کے خلافت کے محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

متعلق کی کے حق میں وصیت کی تھی یا نمیں چنانچہ سیجے بخاری میں ہے۔
عن ابراھیم عن الاسود قال ذکروا عند عائشة ان علیا کان وصیا
فقالت متی اوصی الیه وقد کنت مسندته علی صدری او قالت
حجری فدعا بطست فلاتد انخنث فی حجری فما شعرت انه
مات فمتی اوصی الیه

ابراہیم علی ہے روایت ہے وہ اسود ہے روایت کرتے ہیں کہ اسود نے کہا
(کو فہ کے) لوگوں نے حضرت عائشہ کے پاس ذکر کیا کہ حضرت علی وصی سے ؟ تو آپ نے فرمایا کہ رسول اللہ علیہ نے کس وقت ان کے حق میں وصیت کی تھی ؟ (وفات کے وقت تو) آپ میرے سینے ہے ڈھاسنا (تکیہ)
لگائے ہوئے تھے پس آپ نے (پیشاب کرنے کے لئے) طست طلب کیا۔
آپ کی روح (پاک) تواس طرح چیکے سے قبض ہوگئی کہ مجھے بھی آپ کی موت کا پیتا نہ لگا توان کے لئے وصیت کب کی تھی ؟ (یعنی نہیں کی)

اس حدیث کوامام بخاری کے علادہ امام نسائی اور امام مسلم نے بھی روایت کیا ہے۔
حضر ت عائشہ کی وفات ۷۵٬۵۵ ہجری میں ہوئی۔ان سے اسود بن پزید تابعی روایت
کرتے ہیں یہ کوفی ہیں ہم کے چیا ۵ کے چیم فوت ہوئے پھر ان سے ان کے بھانج
ابراہیم عَفی روایت کرتے ہیں۔ان کی بابت پوچھنے کی ضرورت نہیں یہ لمام ابو حنیفہ کے
استاد حماد بن الی سلیمان کے استاد ہیں یہ بھی کوفی ہیں ۹۹ ہجری میں فوت ہوئے۔

حضرت عبد الله من الى او في صحابي اور طلحه بن مصرف تابعي اور ان كي نيج

بخاری کتاب الوصیایا جزوااص ۱۹٬۱۸

على عبدالله بن الى اوفى صحابي كوف ميس رين والے صحاب ميس سب سے بيچھے فوت ہوئ (اصحاب و تجريد)

سب راوی جو صحیح بخاری میں ہیں سب کو فی ہیں اس سے ثابت ہو تاہے کہ ابن سباکے اثر سے کو فہ میں بھی اس مسئلہ کا چرچا ہو گیا تھا-اور وہ لوگ صحابہ سے دریافت کرتے سے توہ اس کی تردید کرتے تھے-الغرض ہر دوروا نتوں کے راوی اس مقام کے رہنے والے ہیں جمال برچرچا ہور ہاہے اور یہ سب راوی ثقد اور معتبر ہیں-

سبائی اور عثانی :

تاریخابل حدیث

انفرض ابن سباکی اس تحریک بغاوت پر امت مرحومہ دو جماعتوں میں منقسم ہو گئے۔ایک تووہ جو اس کے بھرے میں آگئے ان کو سبائی کہتے تھے۔دوسرے وہ جو اس کے دام میں نہ بھینے۔اور برابر حضرت عثمان پر حسن خلنی سے قائم رہے ان کا نام عثمانی تھا۔ علم تاریخ یہ شروح حدیث اور اساء الرجال کی کتابوں میں دونوں ناموں کا استعمال بہت عگم تاریخ یہ شروح حدیث اور اساء الرجال کی کتابوں میں دونوں ناموں کا استعمال بہت عگم آتا ہے۔

### حضر ت عثالثًا کی شهاوت :

ابن سبانے جو جماعت تیار کی تھی دہ مصر 'کو فد اور بھرہ سے ہزاروں کی تعداد میں جج کے بہانے مدینہ طیب میں آگر جمع ہوئی۔اور تنیں چالیس دن تک حضرت عثان کے مکان کا محاصرہ کئے رہی۔ آخر ۱۸ وی الحجہ کو چند مفسدین نے آپ کو جبکہ آپ قر آن شریف کھول کر خلاوت کر رہے تھے۔ نمایت بے در دی سے قتل کر ڈالا کی مفسدوں کے گھر گھی کے جراغ جلے اور مخلصوں میں گھر گھر ماتم پڑگیا۔اور جماعت مسلمین کا شیرازہ

کرسٹر سے پیوسٹہ، ہے۔۔۔ علام طلحہ بن مصرف تابی کوفہ میں سید القراء کے جاتے تھے ۱۱اھ یا ۱۱۳ھ میں فوت ہوئے (تمذیب التبذیب)

ل امام بخاری نے تاریخ صغیر میں حضرت حسن بھری سے باسناد روایت کیا کہ انہوں نے فرمایا کہ امیر المومنین عثان رضی اللہ عند نے بارہ سال تک (خلافت) کا کام کیا آپ پر کسی نے کوئی اعتراض نہ کیا حتی کہ چند فاسق آئے (اور اعتراض کرنے گئے) بخد ااہل مدینہ نے ان کے بارہ مداہست کی

ع علی حضرت عثمانٌ کی عمراس وقت بیاس سال کی تھی۔ بكهر گيا-اورامت مرحومه كاتمام نظام بگز گيا- فانالله

### حضرت عليٌّ كاا نتخاب :

حضرت عثان کی شادت کے بعد مهاجرین و انصار کی ایک جماعت کے سخت اصرار پر حفرت عثان کی شادت کے بعد خلیفہ ہونا منظور کر لیا۔ جب آپ بیعت و خطبہ خلافت سے فارغ ہو کر گھر تشریف لے گئے۔ تو حفرت طلحہ فرز بیر ؓ نے آکر آپ سے حدود شرعیہ کے قائم کرنے کی شرط پر بیعت کی ہے۔ پس آپ حفرت عثمان ؓ کے قاتلوں پر حدود شرعیہ قائم کریں۔ آپ نے نمایت مثانت سے جواب دیا کہ انجی جھے اس بات پر پوری قدرت نمیں۔ ذرا شورش فرو ہو جائے تو معاملات پر غور کیا جائے۔ پس اس بات پر بگاڑ ہو گیا۔ اور بنی امیہ مدینہ طیبہ چھوڑ کر مشق اور مکہ معظمہ کو بھاگئے گئے حتی کہ حضرت نعمان ؓ بن بشیر صحافی حضرت عثمان ؓ کا ہوئی مونی اور کریے جس میں آپ شہید ہوئے تھے اور آپ کی زوجہ محترمہ کی گئی ہوئی منظر سے کہرام مج گیا۔ یہ لوگ عثمانی تو تھے ہی۔ سب خون کے انتقام پر تل گئے۔ اور منظر سے کہرام مج گیا۔ یہ لوگ عثانی تو تھے ہی۔ سب خون کے انتقام پر تل گئے۔ اور حضرت علی ؓ کے مقابلے میں حضرت معاویہ کو اپناامیر بنالیا۔ او حر حضرت طلح ؓ و زیبرؓ معنی مکہ مکر مہ میں تشریف لے گئے۔

### تين گروه :

اس وقت امت مرحومہ تین جماعتوں میں منقسم ہو گئی (اول) عثانی جو حضرت عثان کے انقام کے طالب تھے۔ یہ سب بنی امیہ اور شامی اور کی لوگ تھے۔ اور دیگر بھی جو ان کے طرف دار تھے۔ مثلاً مصر 'بھرہ اور کو فد کے بہت سے لوگ - ان سب کے لیڈر حضرت معاویہ اور حضر ات طلحہ اور زبیر تھے (دوم) علوی یا شیعہ (جماعت) علی۔ سبائی انہی میں مدغم ہو گئے 'کیونکہ عثانیوں کے مدمقابل تو ہمی تھے (سوم) غیر جانبدار کہ نہ اد هر شامل ہوئے نہ اد هر بعض تو خانہ نشین ہو گئے۔ اور بعض و یہات و صحر امیں چلے گئے انہوں نے اسے ایک ملکی نزاع اور امت مرحومہ میں فتنہ سمجھا۔ اور

ان احادیث پر عمل کیا - جو آ مخضرت ﷺ نے ایسے وقت کے لئے فرمائی تھیں مثلاً قال سمعت رسول الله صلی الله علیه وسلم یقول ستکون فتنة القاعد فیها حیر من القائم والقائم حیر من الماشی والماشی خیر من الراکب والمسلمون اخوان دماؤهم واموالهم حرام لله من الراکب والمسلمون اخوان دماؤهم واموالهم حرام لله من الراکب والمسلمون اخوان دماؤهم واموالهم حرام لله کماس نے میں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے سناکہ عنقریب ایسا فتنہ المقے گا کہ گھر میں بیٹے رہنے والا چلنے والے سے بہتر ہوگا - اور پیدل چلنے والا سوار سے بہتر ہوگا - اور مسلمان تو آپس میں بھائی بھائی جمائی جی ان کے خون اور مال حرام ہیں " یک خون اور مال حرام ہیں " یک

حضر ت ابو موسی کی اس حدیث کا مضمون امام ابن ماجہ نے خود حضرت ابو موسی اسے اور دیگر محد ثین مثل امام بخاری وامام مسلم وغیر جمانے دیگر صحابہ سے بھی روایت کیا ہے کہ آنخضرت میں مثر یک ند ہونے کی خبر دی تھی اور اس میں شریک ند ہونے کی تاکید بھی کی تھی – لیکن ہم وہ سب احادیث بخوف طوالت درج سنیں کرسکتے –

حضرت ابو مویٰ ای غیر جانبداری کی وجہ سے حکومت کو فیہ سے الگ ہو گئے۔ لیکن فتنہ میں شریک نہ ہوئے <del>ک</del>ے

ان اصحاب کے علاوہ دیگر اصحاب بھی بکثر ت تھے جو اس فتنہ اور اس سے بعد کے فتنہ میں شریک نہیں ہوئے مثلاً عبد اللہ بن عمر "،سعد بن ابی و قاص "،عمر ان بن حصین " جند ب بن عبد اللہ بخلی 'ابو مسعودؓ وغیر ہم رضی اللہ عنہم اجمعین –

غرضیکه صحابه کی ایک بردی جماعت ای وجه سے غیر جانبدار رہی که انهوں نے

ل ابن خلدون بقيه جلد ثاني ص ٩ ٥

لل اس جگد لفظ حرام کے دو مغہوم ہو سکتے ہیں ایک بید کہ بے دجہ کسی مسلمان کاخون کرنااوراس کے مال پر تصرف کرنانا جائز وحرام ہے ۔ مسلمان کاخون اور مال احترام و حفاظت کے لا کتی ہے۔ سلم اس کاخون اور مال احترام و حفاظت کے لا کتی ہے۔ سلم حضرت عائشہ رضی اللہ عنما میدان میں طرفین کو سمجھانے کے لئے آئی تھیں نہ کہ لڑائی کے لئے ( تحذ اثنا عشریہ )

اے امت مرحومہ میں ایک فتنہ سمجھااور اس میں پڑ کر مسلمانوں میں خونریزی درست نہ حانی-

## جنگ صفین اور امر تحکیم:-

حضرت عائشہ کی صلح صفائی کے بعد حضرت علیؓ نے کو فد اور بھرہ کا انتظام کر کے شام کا قصد کیا اور حسب عادت معاویہ کو پیغام اطاعت بھیجا۔ لیکن ہات ندبنی تو دو نول لشکرول میں پورے زور کی لڑائی ہوئی۔ آخر فریقین کی قرار دادے دو عکم مقرر ہوئے۔ حضرت علی کی طرف سے حضرت ابو موسی اشعری اور حضرت معاویہ کی طرف سے حضرت ابو موسی اشعری اور حضرت معاویہ کی طرف سے حضرت علم مقرر ہوئے۔

#### خار جي :-

اس امر ہے کہم پر شیعہ علی میں سے ایک برس جاعت ناراض ہو کر آپ کی اطاعت سے خارج ہو گئی تو ان کا نام خارجی ہوا۔ ان خوارج میں بعض وہ بھی تھے جنہوں نے کتاب اللہ پر فیصلہ کرنے پر بہت زور دیا تھا۔ اور حضر ت علی کو دھم کی دی تھی کہ آگر آپ اس طریق پر فیصلہ نہ کریں گے تو ہم آپ کے ساتھ وہ سلوک کریں گے جو حضر ت عثمان گئے ساتھ کیا تھا۔ مثلاً سعر بن فدک تمیمی اور زید بن حصین طائی۔ یہ جماعت کوئی بارہ بزار تھی اور بموجب ایک روایت کے براحتے براحتے چو بیس ہزار ہو گئی انہوں نے بزار تھی اور بموجب ایک روایت کے براحتے براحتے جو بیس ہزار ہو گئی انہوں نے حضر ت علی کے خلاف ان الحکم الا لله کانعرہ ولگانٹر وع کر دیا۔ حضر ت علی نے ساتھ تو فرمایا کلمتہ حق اربعہ بھا الباطل ( یعنی یہ کلمہ تو حق ہے لیکن اس سے باطل کا ارادہ کیا گیاہے یعنی شر ارت و فساد کرنا چاہا ہے۔)

صفین سے ہو کر حضرت علی کوفہ میں داخل ہوئے۔ لیکن خوارج آپ کے ساتھ نہ ہوئے بلکہ مقام حردرا پر جع ہو کرانگ مشورت کرنے لگے۔

جب یہ بھی ایک الگ جماعت بن گئی۔ توشیعہ علی دوگر دہ ہوگئے۔ آیک شیعہ جو آپ کے ساتھ رہے دوسرے خارجی جو آپ سے الگ ہو کر آپ کی اطاعت سے خارج ہوگئے۔ اب امت مرحومہ کے چارگر وہ ہوگئے۔ عثمانی 'شیعہ' خارجی اور غیر جانبدار

# حضرت علیؓ پر خارجیوں کے اعتراضات اور حضرت عبداللہؓ بن عباسؓ کے ان کوجوابات

خار جیوں نے حضرت علی مرتضٰی رضی اللہ عنہ کے متعلق جو اعتراض تراشے وہ حسب روایت ابن عباس رضی الله عنه نین مین – عبد الرزاق اور حاکم اور بیه قی (رجمهم الله) نے حفزت ابن عیاس رضی الله عنہ ہے روایت کیا کہ جب حرور یہ (خارجی)الگ ہو گئے اور وہ ایک مکان پر علیحدہ تھے تو میں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ ہے کہا کہ آپ نماز (ظهر) کو محصند اکریں تاکہ میں اس قوم کے پاس جاکر ان سے بات چیت کروں – میں ان کے پاس آیااورا چھے سے اچھے حلے سنے -انہوں نے کما مرحبا یا ابن عباس بہ حلہ کیساہے؟ میں نے کہا کہ تم اس میں مجھ پر کیا عیب پکڑتے ہو میں نے رسول اللہ ﷺ کو و يكهاكه آپ نے اليجھے سے احجها حلم پہنا-اور بير آيت اترى قل من حرم زينة الله التي اخرج لعباده والطيبت من الرزق الاية\_انهول نے كما(احچما) فرمائے- آپ كسے تشریف لائے ہیں ؟ میں نے کہا- مجھے بناؤ کہ تم رسول اللہ (ﷺ) کے ابن عم اور آپ ك واماد اور سب ہے يمل ايمان لانے والے اور رسول الله ( ﷺ ) كے ان اصحاب ميں جوان کے ساتھ ہیں کیا برائی اتے ہو؟ انہوں نے کہاہم ان میں تین باتیں بری یاتے میں نے کہادہ کو نسی ہیں ؟ انہوں نے کہا کہ مہلی ان میں سے ریہ ہے کہ اس نے خدا ك دين ميس آدميول كو حكم مانا ج- حالا كدالله تعالى في فرمايا بان الحكم الالله یعنی نہیں تھم (گرواسطے اللہ کے) میں نے کمااور کیا؟ انہوں نے کمااس نے قال کیا اور نہ ان کو گالیاں دیں اور نہ ان کا مال لوٹا-اگر وہ کا فریقے توان کے مال حلال تھے-اور اگروہ مومن تھے توان کے خون حرام تھے۔ میں نے کہااور کیا؟ انہوں نے کہااس نے (تحریک صلحوالے کاغذیر ہے)امیر المومنین نہیں تووہ امیر الکافرین ہے۔ میں نے ان

ے کما (اچھا)اگر میں تم پر قرآن محکم پڑھوں اور رسول اللہ ﷺ کی سنت ہے جس میں تم شک نہ کر سکو حدیث بیان کروں تو کیا تم رجوع کر لو گے ؟ انہوں نے کما نعم یعنی ماں-

میں نے کما تمہارا یہ قول کہ اس نے بعنی حضرت علی نے اللہ تعالی کے دین میں آدمیوں کو حکم مانا ہے (اس کا جواب یہ ہے) کہ اللہ تعالی فرماتا ہے یابھا الذین امنوا لاتقتلوا الصيد وانتم حرم (الي قوله) يحكم به ذوا عدل منكم الايه ينزيوي اوراس کے خاوند کے بارے میں فرمایا- وان حفتم شقاق بینهما فابعثوا حکما من اهلها۔ الایة میں تم سے اللہ تعالی کے نام یو چھتا ہوں کہ (مسلمان کو) لوگوں کے خونوں اور جانوں کی حفاظت میں - اور ان کے آپس کے محاملات کی اصلاح میں تھم مقرر ہونا بھتر ہے یالیک خرگوش کے بارے میں جس کی قیمت ایک درہم کا چوتھا حصہ ہے ( یعنی ایک آند) انہوں نے کماان کے خون میں اور ان کے آپس کے معابلات کی اصلاح میں تھم مقرر ہونا بہتر ہے۔ میں نے کہا کیا میں اس (دلیل) ہے (پہلے اعتراض ہے) نگل گیا-انہوں نے کمااللهم نعم\_( پھر میں نے کما)اور تمهاری بدبات که اس نے قمال کیا اور ( فریق مخالف کو ) گالیاں نمیں دیں اور نہ ان کا مال لوٹا ( سواس کا جواب یہ ہے ) کہ کیا تم اپنی مال حضرت عائشہ کو گالی دو گے ؟اور اس کے متعلق بھی اس امر کو حلال جانو گے -جواس کے سواہے حلال جانتے ہو ؟اگر ایساہے تو تم نے کفر کیا-اوراگر تم گمان کرو کہ وہ تمهاری مال نمیں ہے تو بھی تم کا فر ہو گئے - اور اسلام ہے خارج ہو گئے کیونکہ اللہ تعالیٰ قرفاتا ہے النبی اولی بالمومنین من انفسھم وازواجه امھاتھم الایة <sup>پ</sup>س تم وو گراہیوں میں ڈ گمگارہے ہو پس جس کو چاہوا ختیار کرلو کیا میں اس ہے بھی نکل گیا؟

انبول نے کمااللہم نعم (پھر حضرت ابن عباس نے کما) کیکن تممار ایہ قول کہ اس نے اپنا نام امیر المومنین (کے لقب) سے مٹادیا (تو اس کا جواب یہ ہے کہ) رسول اللہ علیہ نے (صلح) حدیبیہ کے روز قریش کو دعوت دی کہ ہمارے اور تممارے درمیان ایک نوشت ہو جائے (رسول اللہ علیہ نے حضرت علی کو فرمایا) ککھو" یہ وہ صلح نامہ ہے

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

جس پر محد رسول اللہ نے صلح کی - (قریشیوں نے) کہااللہ کی قشم آگر ہم آپ کو اللہ کا رسول جانے تو ہم آپ کو بیت اللہ شریف سے نہ روکتے اور نہ آپ سے لڑائی کرتے لیکن آپ محمد بن عبداللہ لکھوائیں - آپ نے فرمایا اللہ تعالیٰ کی قشم میں اللہ کارسول ہوں - آگر چہ تم میری تکذیب کرتے ہو - اے علی لکھو محمد بن عبداللہ اور (معلوم ہے کہ )رسول اللہ حضرت علی سے افعنل ہیں - کیا ہیں اس سے بھی نکل گیا؟ انسوں نے کہا اللم نعم پس ان میں سے ہیں ہزار آدمی تائب ہو گئے اور چار ہزار باتی رہ گئے - جو قتل کئے گئے (فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت مطبوعہ مصر مع متصفی للامام الغزائی جلد ۲ کے گئے (فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت مطبوعہ مصر مع متصفی للامام الغزائی جلد ۲ کے گئے (فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت مطبوعہ مصر مع متصفی للامام الغزائی جلد ۲

اس اختلاف كالربيا تميجه:-

خارجیوں نے محلم کھلے طور پر حضرت علیٰ کی تکفیر شروع کر دی کہ انہوں نے اللہ تعالیٰ کے سوابندوں کو حکم بنایا ہے اس پر ترقی کرتے کرتے کبیرہ گناہ سے کافر ہو جانا خارجیوں کا فد ہب قرار پایا۔اس پر بھی طرفین سے دلائل شروع ہوئے تو سیاسی اختلاف نے فد ہبی صورت اختیار کرلی۔ پس اب یہ حالت ہو گئی کہ علوی تو عثمانیوں کو گالیاں دیں۔اور حضرت عثمان کی مقصت کر کے حضرت علیٰ کو ان سے افضل کمیں۔اور عثمانی علویوں کو براکمیں اور حضرت عثمان کو حضرت علیٰ پر فضیلت دیں۔اور خارجی ہر دو کو کا فر کمیں۔ چنانچہ حضرت عائش نے ساتو فرمایا :

امروا أن يستغفروا لاصحاب النبي صلى الله عليه وسلم فسبوهم (نووي شرح مسلم)

" یعنی الله تعالی کا حکم توبیه تھاکہ آنخضرت ﷺ کے اصحاب کے لئے استغفار

له الم تووى نے اس كى شرح ميں كما ہے كہ قال القاضى الظاهر انها قالت هذا عند ماسمعت اهل مصر يقولون فى عثمان ما قالوا واهل الشام فى العلوية ماقالوا والمحرورية فى الحميع ماقالوا واما الامر بالاستغفار الذى اشارت اليه فهو قوله تعالى والذين حاؤا من بعد هم يقولون ربنا اغفرلنا ولا حوانا الذين سبقونا بالايمان (تووك شرح مسلم جلدوم ص ٣٢١ كما التقمير)

کریں۔ نیکن ان لوگوں نے اس کی بجائے گالیاں دینی شروع کر دی ہیں۔" اس طرح امام بخاریؒ نے تاریخ صغیر میں اور حافظ ابن مجرؒ نے تہذیب التہذیب میں ابواسر ائیل اساعیل بن اسحاق کے ترجمہ میں نقل کیاہے کہ وہ حضرت عثمانؓ کے حق میں گالیاں بکا کرتا تھا۔ ابواسر ائیل نہ کور سم مھے میں پیدا ہوا۔ تاریخ صغیر ص ۱۸

مذكوره بالااختلا فات سياس تتص

اس تفصیل سے صاف ظاہر ہے کہ جماعت صحابہ میں بیہ اختلاف محض ساسی تھا نہ ند ہبی- اور یہ بھی کہ جماعت صحابہؓ میں باوجود اس اختلاف کے د شنام دہی کس کا نمہ ہب نہیں تھا- جن لوگوں نے اسے داخل ند ہب کیا تھاوہ مفسدین کی جماعت تھی-صحابہؓ سے الگ تھی-خواہوہ سبائی تضے یا شیعہ و خارجی تھے-

نیزید که اس وقت حضرت شیخین یعنی حضرت ابو بکر صدیق رضی الله تعالی عنه اور حضرت عمر فاروق رضی الله تعالی عنه اور حضرت عمر فاروق رضی الله عنه که متعلق کوئی نذکره نهین چیشرا-نه ان کے استحقاق خلافت پر اعتراض ہوا-نه ان کی فضیلت میں کسی کو کلام تھا- ہال حضرت عثمان کے استحقاق خلافت کی نسبت تو نهیں لیکن آپ کے انتظام کی نسبت اخیر عمد خلافت میں ایک مفسد گروہ نے جن کا ذکر سابقاً گذر چکا ہے- ایکی نمیش (تحریک بغاوت) شروع کر دی- جس کی نوبت زبان درازی تک ہی نمیں بلکہ بڑھتے بڑھتے ان کی فضیلت بھی زیر بحث ہوگئی-

لیکن حضرت علی مرتضایؓ اسی ہے سخت بیز ارتضے تاریخؓ ابن خلدون میں متعدد جگہ ند کور ہے کہ حضرت علیؓ نے متعدد مواقع پر قاتلین حضرت عثانؓ کو ملعون کہا-

ایقاظ: خاکساری اس مضمون میں تاریخی دافعات کو بالتمام بیان نہیں کیا۔ بلکہ موضوع کتاب کو ملحوظ رکھ کر نمایت انتصاریے صرف النامور پر اکتفا کیاہے جن کو اصل مقصود یعنی نہ ہمی اختلاف سے تعلق ہے ہاں اس بات کالحاظ خاص طور پر دکھاہے کہ سلسلہ ذکر برابر چلنا جائے۔ تاکہ نتائج کے اخذ کرنے میں کوئی خلل یا بہام نظرین کے سدراہ نہ ہو۔

(۲) چونکه سب امور مذکوره منقولی ہیں-اس لئے اکثر جگه توماخذ کاحواله دے دیاہے-اور جہال حواله نہیں دیا-وہ تاریخ ابن جریر- تاریخ ابن اثیر اور تاریخ ابن خلدون میں ہے کسی ایک یادویا میٹول ہے

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

### فرقه قدريه:

بھر ہ میں زمانہ عبدالملک بن مروان میں ایک شخص معبد جہنی ظاہر ہوا۔ جس نے نقتریر کا انکار کیا-امام اوزاعیؓ کا قول ہے کہ معبد نے انکار نقتریرا یک مخض سوس نامی ے سیکھاجو مسلمان ہو گیا تھا- اور پھر مرتد ہو گیا- معبد کی آمد ورفت خواجد حسن بھری کی مجلس میں بھی تھی۔ آپ نے اس کے عقائد پر نظر کر کے لوگوں کو اس کی مجالست سے منع کر دیااور فرمادیا ''معوضال مضل'' بیعنی پیر شخص خود بھی گمراہ ہے۔اور دوسروں کو بھی گمراہ کرنے والاہے -"بصرہ کے بہت ہے لوگ اس کے فتنے میں آگئے اوران کانام انکار تقدیرے سبب قدریہ ہوا-

معبد مدینه طیب بھی گیا-اور وہاں بھی کئی لوگوں کو بگاڑا- آخر اس کو حجاج بن الوسف نے قتل كر ڈالا- كيونك بياس كے مشهور محارب عبد الرحل بن اشعت كا

مسئلہ نقد بر کا قرار امور ایمان میں ہے ہے صحیح مسلم کی روایت ذیل ملاحظہ ہو-" قاضى كيلى بن يعمر بصرى اور حمير بن عبد الرحمٰن حميري حج بيت الله كو كئ توانهول نے حصرت عبدالله بن عمر على قات كر كان سے مكرين تقدير كاذكر كيا- آپ نے فرمایا جب ان سے ملو- تو کمنا کہ میں (عبد الله بن عمرٌ) حلفا کہنا ہول کہ اگر ان میں ہے سمسی کے پاس احد (پیاڑ) کے برابر بھی سونا ہواوروہ اسے (راہ خدامیں ) خرج کرے - تو

*گذشته- سے پوسته* ماخوزین- والله الهادی-

(٣) مضمون مذکور علم حدیث- تاریخ 'اساء الر جال اور اساء صحابه کی کثیرِ التعداد اور کبیر اقجم کتب کے مطالعہ دا تخاب سے نمایت محنت وعر قریزی ہے شدت گر مااور قحو ط مطرکے زمانہ میں تیار کیا گیا ہے-اس سے انکار کرنے میں جلد بازی ند کی جائے-خدا کے فضل سے اس میں ند تو کو گی حوالہ غلط ہے اور نہ مطلب بیان کرنے میں کوئی مغالط ہے -اور لطف یہ ہے کہ جو پچھے لکھاہے طریق محدثین کو ملحوظ رکھ کراس کے مطابق نکھاہے اپنی رائے وقیاس اور دہم وخیال ہے کچھ نہیں بنایا۔ ہاں یہ ضرور كتابمول كه انما انا بشر متلكم انسى كما تنسون فاذا انسيت فذكروني- وان اصبت فمن الله وان اخطات فمني ومن الشيطان- اللهم لك اختصم وبك اعتصم- (عَاكمار

الله تعالیٰ اسے قبول نہیں کرے گا- حتی کہ نقد ریر برایمان لائے-اس کے بعد حضرت عبد الله نے اس کے بعد حضرت عبد الله نے اپنے باپ عمر والی مشہور حدیث بیان کی- جس میں مذکور ہے کہ حضرت جبر ائیل علیہ السلام اور احسان اور قیامت اور علمات قیامت فرمایا- علامات قیامت فرمایا-

ان تومن بالله وملئكته وكتبه ورسله واليوم الاخرو تومن بالقدر خيره وشو ه (مسلم)

''لیعنی تواللہ پر اور اس کے فر شتوں پر اور اس کی کتابوں پر اور اس کے رسولوں بر اور پچھلے دن پر اور خیر وشرکی تقدیم پر ایمان لاوے -'' ' ضبحہ سا

تو مليخ مسئله:

تقدیر مسئلہ کے ماننے کے یہ معنی نہیں ہیں کہ اللہ تعالی نے جرسے ہرانسان کے عمل اس کے ذمے لگادیئے ہیں۔اوروہ بسرصورت اس سے سر زد ہوتے رہنے ہیں۔بلکہ اس کے یہ معنی ہیں کہ اللہ تعالیٰ ہر شے کو اس کے حدود و کوا نف اور اس کے وقت و مقام حدوث سمیت اپنے علم ازلی سے قبل اس کے خلق وا یجاد کے جانتا ہے۔ پش جو پچھے واقع وہادث ہو تاہے ای جانے ہوئے علم کا ظہور ہو تاہے چنانچہ امام نوویؓ حدیث بالاکی شرح میں فرماتے ہیں۔

کہ وہ ان او قات میں جو اس کو معلوم ہیں اور مخصوص صفات پر ہیں ضرور ضرور واقع ہوئی ہیں اور ضرور واقع ہوئی ہیں اور قدریہ اس امر کا انکار کرتے ہیں ان کا خیال ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ان کا اندازہ ضمیں کیا اور نہ اس نے ان کو پیشتر سے جان رکھا ہے - بلکہ ان کے متعلق علم متانف ہے - بعنی اللہ سجانہ ان کو ان کے وقوع کے بعد نے علم سے جانتا ہے (نہ کہ علم قدیم سے )"

پھراس سے تھوڑا آگے امام خطابی سے نقل کر کے لکھتے ہیں:

قال الخطابي وقد يحسب كثير من الناس ان معنى القضاء والقدر اجبار الله سبحانه العبد وقهره على قدره وقضاه وليس الامر كما يتوهمونه وانما معناه الاخبار عن تقدم علم الله سبحانه وتعالى بمايكون من اكتساب العبد وصدورها من تقدير منه وخلق لها خيرها وشرها قال والقد راسم لما صدر مقدرا عن فعل القادر يقال قدرت الشئى وقدرته بالتخفيف والتثقيل بمعنى واحد والقضافي هذا معناه الخلق كقوله فقضا هن سبع سموت في يومين اى خلقهن أ

"ام خطابی نے کہا کہ بہت ہے لوگ یہ خیال کرتے ہیں کہ قضاد قدر کے معنی ہیں اللہ تعالیٰ کا بندے کو اپنی قضاد قدر پر مجبور و مقہور کرنا-اور یہ بات جس طرح کہ ان لوگوں نے سمجھی ہے اس طرح نہیں ہے اس کے معنی تو صرف اللہ تعالیٰ کا اپنے علم سابق ہے بندے کے ان کا موں کے کرنے اور ظاہر ہونے کی خبر ہے -جو اللہ کے پیدا کرنے سے پیدا ہوں گے -خواہ نیک موں یا بد - لور قدر تو اس فعل کا نام ہے جو قاور کے فعل سے اندازہ کیا گیا ہو - چنانچہ محاورہ ہے قدرت الشنی و قدرته مخفف اور مثقل ان دونوں کے مور چنانچہ محاورہ ہے قدرت الشنی و قدرته مخفف اور مثقل ان دونوں کے مور چنانچہ محاورہ ہے قدرت الشنی و قدرته مخفف اور مثقل ان دونوں کے

ا - شرح صحیح مسلم جلداول ص ۲۷-

ایک بی معنی بیں اور اس موقع پر قضا کے معنی پیدا کرنے کے بیں جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا ہے فقضا هن سبع سموات فی یومین یعنی پیدا کئے سات آسان دودن میں۔"

کلتہ نمبرا: آیت محولہ بالافقضا هن سبع سموات (پ ۲۲م البجده) میں حرف (ف) اورهن (ضمیر منصوب) کے لانے میں ایک نمایت باریک علمی نکتہ ہے۔ جس میں امام خطائی کے قول کی تائیہ ہے وہ یہ کہ اللہ تعالی نے اس سے پیشتر فرمایا۔ ثم استوی الی السماء یعنی پھر اللہ تعالی نے آسان (بنانے) کا قصد کیا اس کے بعد ف سے مصدر کر کے فرمایافقضاهن یعنی اس قصد کو پورا کرنے کے لئے آسانوں کو بنا کھڑا کیا۔ اور آسانوں کا ذکر اسم ضمیر (ھن) سے کرنے میں کہی مضمر ہے کہ آسانوں کی بیا اس صورت کذائی اللہ کے علم ازئی میں قبل ان کی پیدائش کے حاضر تھی۔ ورنہ یمال ھئی اسم ضمیر کا موقع نہیں تھا۔ پس معلوم ہوا کہ اس صورت علیہ پر تھم کن وار وہوااور وہ اور وہواور وہ اسم ضمیر کا موقع نہیں تھا۔ پس معلوم ہوا کہ اس صورت علیہ پر تھم کن وار وہوااور وہ اور آسان) عالم شود میں موجود ہو گئے۔ اور علم نحو میں مقدر اس کو کہتے ہیں جو لفظاً تو موجود نہ ہو لیکن معنی و مراد اُ ذہن میں موجود ہو اس نکتے کی توضیح نیچے عنوان "فا کدہ علیہ "میں ملاحظہ فرمائیں۔

قائدہ جلیلہ: اللہ تعالی کا تھم ازلی ہے وہ حوادث اور ذی حوادث اشیاء کو ان کے صدوث و شہود کے قبل بھی ویبائی جانتا ہے جیسا کہ حدوث کے وقت اور اس کے بعد جانتا ہے - کیونکہ اس کا علم حضوری ہے - حصولی و مختاج آلات و اسباب نہیں ہے اور اس کا یہ ممان اشیاء و حوادث کے جمیع حوادث و زمانہ پر بھی حادی ہو تا ہے - کیونکہ اس کا علم کلی اور تعقیلی ہے پس جباس کے علم کے مطابق کسی امر کے ظہور کا وقت آتا ہے تو اللہ تعالی اس کی اس صورت کو جو اس کے علم میں ہوتی ہے تھم کر تا ہے کن (ہوجا) (فیکون) تو وہ ہو جاتا ہے - چنا نچہ شخ الاسلام ابن جمیہ منہان السنة میں فرماتے ہیں - وقد قال الله تعالی انما امر ہ اذا اراد شینا ان یقول له کن فیکون و ھذا) عند اکثر العلماء ھو حطاب یکون لمن یعلمہ الرب

تعالى في نفسه وان لم يوجد بعد لــــ

"الله تعالى نے فرمایاانها امره اذا اراد شینااور اکثر علماء کے نزدیک بیاس صورت کو خطاب ہوتا ہے جو خداوند تعالیٰ کے علم میں ہوتی ہے آگر چہ فی الوقت موجودنہ ہو۔"

ای طرح حافظ ابن حجرٌ حدیث جبریلؓ کے ذیل میں فرماتے ہیں :

والمرادان الله علم مقاد يرالاشياء وازمانها قبل ايجادها ثم اوجد ماسبق في علمه انه يوجد فكل محدث صادر عن علمه وقدرته وارادته هذا هو المعلوم من الدين والبراهين القطعية وعليه كان السلف من الصحابة وخيار التابعين الى ان حدثت بدعة القدر في اواخر زمن الصحابة

"تقدیر سے مرادیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ چیزوں کے مقداروں اور زمانوں کو ان
کے پیداکر نے سے بھی پہلے سے جانتاہے - پھر جیسا کہ پہلے اس کے علم میں
ہوتا ہے کہ یہ چیز اس طرح موجود ہوگی اسی طرح اس کو وجود میں لاتا ہے ۔
پس ہر پیداشدہ اس کے علم اور اس کی قدرت اور اس کے اراد سے پیدا
ہوتی ہے -اصل (دینی بات) جو بر ابین قطعیہ سے معلوم ہوئی ہے ہی ہے ۔
اور صحابہ اور خیار تا بعین اس کے معتقد تھے - یماں تک کہ تقذیر کے انکار کی
بدعت زمانہ صحابہ کے آخری سالوں میں پیدا ہوگئی ۔"

ای طرح حضرت امام اعظم رحمة الله علیه فقد اکبر میں اندر اجات نوح محفوظ کی نسبت فرماتے میں: ولکن کتبه بالوصف لا بالحکم اور ملاعلی قاری اس کی شرح میں فرماتے میں:

اي كتب الله في حق كل شئي بانه سيكون كذ او كذا ولم يكتب

اب منهاج جلد دوم ص ۸۲٬۸۱-

۲- شرح صحیح بخاری جلد اول ص ۲۷-

بانه لِيَكُن كذا وكذا-

الله تعالى نے اپنے علم ازلى سے ہرشے كى نسبت وصف كے طور پر اس كاحال كھا ہے كہ دواس طرح اسى طرح ہوگى تشم كے طور پريہ نہيں لكھاكہ اس طرح ہوك طور پريہ نہيں لكھاكہ اس طرح ہوك

جہمیتہ نے خلیفہ ہشام بن عبد الملک کے عمد میں ایک شخص جعد بن در ہم نے صفات الہید کا انکار شروع کر دیا۔

مسئلہ صفات الہیہ براد قیق اور مشکل ہے۔ جس کی متحی عقل وہ ہم کے ناخنوں سے نہیں کھل سکتی۔ ہم کیا اور ہماری بساط کیا؟ خود سر ورکا نئات عظیہ وربار ایزدی میں اظہار مجز کر کے اور حقیق علم کو اس ذات سر مدی کے سپر دکر کے فرماتے ہیں لا احصی ثناء علیك انت کما اثنیت علی نفسن پی پی اپنی عاجزی کو طحوظ رکھتے ہوئاس وقت ہمار امتھود مسئلہ صفات کے متعلق اختاا فات کی صورت کا بیان کردینا ہے۔ جس کی مجمل تشر تے یول ہے کہ ذات بچون عزاسمہ کی صفات دوقتم کی ہیں سلبیہ اور وجو دیہ۔

سلبیہ سے یہ مراد ہے کہ ذات برحن کو جملہ معائب اور نقائص سے اور چرچیز سے جواس کی شان کے لائق نہ ہو منزہ و مبرامانا جائے۔اسے تنزید کہتے ہیں۔مثلاً یہ کہ وہ جسم نہیں ہے۔وہ کسی سے متحد نہیں ہوتا۔اس کی ذات کسی میں علول نہیں کرتی وغیر ذلک۔چنانچہ فرمایا:

لم شرح فقد أكبر مطبوعه معرص ٣٦-امم ابن جميد فقد أكبر كوامام ابو صنيف كي تصنيف قرار وسية بين اوراس سه أنجاب كو قا كلين نقد يرين شاركرت بين فان ابا حنفية من المقرين بالقدر باتفاق اهل معرفته به وبمذهبه وكلامه في الرد على القدرية معروف في الفقه الاكبر وبسط المحتج في الرد عليهم بما لم يسطه على غير هم في هذا الكتاب (منهاج السنة جلام صمم ٢)- يوعاجز زلدربائ على علائك كتاب كه حضرت انام صاحب كاس قول كى تائيد كلام رباني موجود يولو علم الله فيهم خيرا لا سمعم (انفال يه)

ع (خداوند) من تيري نا (كماحقد) بيان نسي كرسكا تودييا ب جيساتون خودايي صفت بيان كى-

لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا احد (سوره اخلاص پ٣٠) «بلغن ما ينكس علام منظم كريس الكان من كريس سيريس

'' لینی نه خدا نے کسی کو جنالور نه وہ خود کسی ہے جنا گیالور نه کوئی اس کا ہمسر "

صفات وجودیہ ہے یہ مراد ہے کہ ذات باری جل مجدہ کو جملہ صفات کمال سے موصوف سمجھا جائے یہ بھی دوقتم پر ہیں صفات افعال کہ ان کا ظہور بالفعل مخلوق کے ظہور ووجود ہے ہے۔ مثلا خالقیت کہ اس کا ظہور بالفعل اس وقت ہوتا ہے جب کوئی شے مخلوق ہوجائے اور ربوبیت کہ اس کا ظہور شے مر بوب کوچاہتا ہے۔ ایس صفات کی دوجتیں ہیں۔ ایک جست ذات برحق کی نعت وصفت ہونے کے لحاظ ہے۔ اور دوسری مخلوق ہونے کے لحاظ ہونے کے لحاظ ہونے کا خار ہوتا ہوتا ہوئے کہ اس کا خداد ندی سے تواس کا تعلق حادث نہیں لائمت حضر تاہم ابو حنیفہ نے فقہ اکبر میں فرمایا۔

كان الله خالقا قبل ان يخلق

"لعنی خدا پیداکرنے ہے پہلے بھی خالق تھا-"

امام غزالی نے اقتصاد میں اس امر کو بہت صفائی ہے بیان کیا ہے۔

باقی رہی دوسری جہت - یعنی مخلوق کے ساتھ اس صفت کا تعلق - سودہ حادث ہے یعنی جب خدانے چاہا کہ کہ کسی شے کو جستی میں لائے - تواپی صفت خالقیت کو اس شے کی صورت علمیہ کے متعلق کر دیاجو اس کے علم ازلی میں ہے اور اس کو موجو د بالفعل کر دیا۔ پس بیہ تعلق اور متعلق ہے ہر دوحاد ٹات ہوئے نہ کہ صفت اللی -

ای قتم میں سے بعض اضافی ہیں مثلاً ہو الاول والا خر (سور حدید پ ۲۵) دوسری قتم صفات وجود بید کی صفات ازلید ہیں - ان کو ذاتیہ 'حقیقیہ اور قدیمہ (مطلقاً) بھی کہتے ہیں - مثلاً علم 'قدرت اور حیات کہ ان کا انفکاک ذات ہیجوں سے نہ کبھی ہوا - نہ ہو سکے یعنی وہ ہمیشہ سے ان صفات سے موصوف ہے اور ہمیشہ موصوف ر ہے

-6

صفات سلبیہ اوراضافیہ کی نسبت تواختلاف نہیں-ہال حقیقیہ کی نسبت یہ اختلاف ہے کہ ان کامفہوم مفہوم ذات کاعین ہے یاس سے کوئی زائدامرہے-

مثبتین صفات (اہلسنت اور ان کے موافقین) کتے ہیں کہ ان صفات کا مفہوم ذات واجب تعالیٰ کے مفہوم پر زائد ہے۔ اور اسم اللّٰہ ذات بحث کا نام نہیں ہے۔ بلکہ ذات مع صفات کا نام نہیں ہے۔ بلکہ ذات مع صفات کا نام ہمیں ہے۔ بلکہ ذات مع صفات کا نام ہمیں ہیں کہ ان کو خداسمجھ لیاجائے۔ اور غیر بھی نہیں کہ ذات برحل کو ان ہے مجر دو خالی مانا جائے۔ چو نکہ کو کی ذات جو علم و قدرت و حیات و سمع و بھر وار اوہ و کلام - صفات کمال سے خالی ہو خارج میں اس کی کوئی حقیقت نہیں اور نہ وہ اللّٰہ ہو سکتی ہے۔ اور نہ مستحق عباد ت - قر آن شریف میں جا بجا انہی صفات کی نفی ہے۔ ا

جہمیة اور ان کی موافقین شیعہ اور معتزلہ کتے ہیں کہ خدا کہ یہ صفات اس کی عین ذات ہیں اور مفہوم ذات سے زائد کوئی چیز قدیم نہیں ہے۔ورنہ تعدد قدما لازم آئے جب ذوات متعدد ہوں۔ذات داحد ہو۔اور اس کی صفات کثرت سے ہوں تو تعدد قدما کمال ہوافا فہم۔

پس صحیح میں ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنی صفات کے ساتھ قدیم ہے۔اوراس میں کو ئی وقت نہیں۔

یہ ہے اقرار بالصفات اور انکار بالصفات کے متعلق مخصر تشریح جو ہم نے بہت می کتب کلامید کی ورق گردانی اور ان میں غور وخوض کرنے سے سمجھی ہے۔والله اعلم بحقیقة المحال۔

رجوع بمطلب: اس نزاع نے ایک دوسرے کی تکفیر تک نوبت پنچائی اور مکل فتنه کی آگ میں ہیزم کشی کا کام دیا۔ جس کی تفصیل مخضر اُدرج ذیل ہے۔

تمنه فرقه مرجیه : تاریخی سلسله کے طمن میں فرقه مرجیه کی ابتدااور اس کے بانی اور اس کے بانی اور اس کے بانی اور اس کے مختلف مسائل کی نسبت که ارجاء کا اطلاع عسب لغت کس کس مسئله پر آسکتا ہے - مختصراً ذکر ہو چکا ہے اور یہ بھی گذر چکا ہے کہ اس کی بعض صور تیں ائمہ الل

سنت کے نزدیک قابل اعتراض نہیں ہیں-البتہ مرجیہ خالصہ کا یہ قول کہ ایمان کے موتے معاصی وبد کرداریاں مضر نہیں ہیں-سراسر باطل اور قابل اعتراض ہے-

اس موقع پر اس شبہ کا حل بھی نمایت منروری ہے کہ بعض مصفین نے سید تا امام ابو حنیفہ کو بھی رجال مرجیہ میں شار کیا ہے -حالا نکہ آپ اہل سنت کے بزرگ امام میں اور آپ کی زندگی اعلی در ہے کے تقوی اور تورع پر گذری - جس سے کسی کو بھی انکار نہیں -

ارجاء اور امام ابو حنیفہ : بے شک بعض مصنفین نے (خداان پر رحم کر ہے) امام ابو حنیفہ اور آبام حسن بن زیاد ابو حنیفہ اور آپ کے شاگر دول امام ابو یوسف 'امام محمد' امام زفر اور امام حسن بن زیاد (حجم الله) کور جال مرجیہ میں شار کیا ہے - جس کی حقیقت کونہ سمجھ کر اور حضر ت امام صاحب محدوح کی طرز زندگی پر نظر نہ رکھتے ہوئے بعض لوگوں نے اسے خوب اچھالا ہے - لیکن حقیقت دس علماء نے اس کا جواب کئی طریق پر دیا ہے -

اول: میر که آپ پر میہ بہتان ہے۔ آپ مخصوص فرقد مرجید میں سے نہیں ہو سکتے - ورند آپ اتنے تقویٰ وطہارت پر زندگی نہ گذارتے - حوالہ جات ذیل ملاحظہ معاں -

() شخ الاسلام امام ابن تمية منهاج السنة مين فرماتے بين-

کما ان ابا حنیفة وان کان الناس خالفوه فی اشیاء وانکووها علیه فلا یستریب احد فی فقهه و فهمه وعلمه وقد نقلوا عنه اشیاء یقصدون اشناعة علیه وهی کذب علیه قطعا مثل مسئلة الخنزیو البری و نحوها (منهاج السنة حلد اول ص ۹ ه ۲ مطبوعه مصر) «جس طرح که اگرچه بست لوگول نے کی مسائل میں امام ابو حنیفه کی مخالفت کی اور آپ پران امرول کا انکار کیا- لیکن کوئی شخص بھی ان کی فقابت اور قهم اور علم میں شک نمیں کر سکتا- اور لوگول نے آپ سے بہت کی ایسی چزیں اور علم میں شک نمیں کر سکتا- اور لوگول نے آپ سے بہت کی ایسی چزیں نقل کیں - جن سے ان کا مقصد آپ پر برائی تھو پنا تھا- حالا نکہ وہ باتیں آپ

پر قطعی طور پر جھوٹ ہیں۔ مثلاً خزریر بری اور مثل اس کی دیگر مسائل۔"
(ب) اس طرح دو سرے موقع پر امام مالک کام شافعی امام احر المام بخاری کام ابوداؤر "
امام داری وغیرہ ائمہ اہل سنت کے ساتھ امام ابو حنیفہ آور آپ کے شاگر دوں امام ابو
یوسف "امام محر" امام زفر " اور امام حسن بن زیاد لولوئی کاذکر بھی الن کے ساتھ ہی کر کے
سب کے علم و فضل اور اجتماد کی تعریف کرتے ہیں۔ حالا نکہ بعض مصنعین نے ان کو
بھی رجال مرجیہ ہیں شار کیا ہے (منهاج السنة جلداول ص ۲۳۲٬۲۳۱)

(ج) نیز فرماتے ہیں۔

امام مالکے 'امام احمد 'اور امام ابو حنیفہ و غیرہم ائمیہ سلف میں سے ہیں ( منهاج السنتہ جلد دوم ص ۳۳۳ نیز جلد اول ص ۲۳۱٬۲۴۰ )

کمال تک گنتے جائیں- منهاج السنة ایسے حوالہ جات سے بھری پڑی ہے-اور امام این تھیّے' امام ابو حنیفیّہ کے حق میں دیگر ائمیہ سنت کی طرح نمایت ہی حسن ظن رکھتے ہیں-

#### ۲) ای طرح علامه شهر ستانی فرماتے ہیں-

"اور تعجب ہے کہ غسان (مرجیوں میں سے فرقہ غسانیہ کا پیشوا) امام ابو حنیفہ سے بھی مثل اپنے ند بب کے نقل کیا کرتا تھا-اور آپ کو مرجیوں میں شار کرتا تھا-اور غالبًا بیہ جھوٹ ہے- مجھے اپنی زندگی کی قتم ہے کہ امام ابو حنیفہ اور بہت سے اصحاب ابو حنیفہ اور بہت سے اصحاب مقالات نے آپ کو مخملہ مرجیہ کے شارکیا ہے-" (الملل والحل للشہرستانی جلداول ص ۱۸)

#### تنبييه :

میں ارقام فرماتے ہیں۔

اول ص ١٨١ ميں) مرجيه خالصه كتے ہيں اور امام ابن تمية منهاج السنة جلد ٣ ص ٢٢ ميں اور حضرت نواب صاحب بحواله حضر حضاه ولى الله صاحب دليل الطالب ميں ان كا فد هب يه بيان كرتے ہيں كه ايمان كے ہوتے معصيت ضرر نهيں ديق - اور يه فد هب خلاف صحابه اور ائمة سنت ہے - اور مرجية السنة سے ايسے لوگ مر او ہيں جو ہوں تو اہل سنت ليكن حسب لغت ان مسائل كى وجہ سے جو اہل سنت كے نزديك قابل اعتر اض نهيں ہيں - ان پر ارجاء كالفظ بولا كيا ہو جيسا كه سابقا حضر سے حسن بن محمد بن حنفية كے ذكر ميں حافظ ابن حجر كے كلام سے گذر چكا-

(۳) ای طرح حافظ ذہی ؓ آپ کی جلالت شان کے بدل قائل ہیں چنانچہ آپ اپنی مایہ عاذ کتاب میزان الاعتدال کے شروع میں فرماتے ہیں۔

"اوراس طرح میں اس کتاب میں ان ائمہ کاذ کر نہیں کروں گا۔ جن کی احکام

شریعت (فروع) میں پیروی کی جاتی ہے کیونکہ ان کی شان اسلام میں بہت بڑی ہے اور مسلمانوں کے دلوں میں ان کی عظمت بہت ہے - مثلاً امام ابو حنیفہ اور امام شافعی اور امام بخاری - " (میز ان جلد اول ص سم مطبوعہ لکھنؤ) اسی طرح حافظ ذہبی اپنی دوسری کتاب " نذکر ۃ الحفاظ" میں آپ کے ترجمہ کے عنوان کو معزز لقب امام اعظم سے مزین کر کے آپ کا جامع اوصاف حسنہ ہوناان الفاظ

کان اماما ورعا عالما عاملا متعبدا کبیر الشان لایقبل جوائز السلطان بل یتبحر ویکتب (تذکرة جلد ۱ ص ۱ ه ۱) السلطان بل یتبحر ویکتب (تذکرة جلد ۱ ص ۱ ه ۱) اینتی (دین کے) پیٹوا صاحب ورع نمایت پر بیز گار عالم باعمل شے (ریاضت کش) عبادت گذار شے – بری شان والے شے – باد شاہول کے انعابات قبول نمیں کرتے شے بلکہ تجارت کر کے اور اپنی روزی کماکر کھاتے سے "

سان الله 'كيے مخصر الفاظ ميس كس خوبى سے سارى حيات طيب كا نقشه سامنے

ر کھ دیا ہے اور آپ کی زندگی کے ہر علمی اور عملی شعبہ اور قبولیت عامہ اور غنائے قلبی اور احکام وسلاطین ہے بے تعلقی وغیرہ فضائل میں سے کسی بھی ضروری امر کو چھوڑ کر نہیں رکھا-

اس طرح اس کتاب میں امام یجی بن معین سے نقل کر کے فرماتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا۔"امام ابو حنیفہ میں کوئی عیب نہیں اور آپ کسی برائی ہے مصم نہ تھے۔"ص ۵۱

#### متنبيه:

شاید آپ کے دل میں ان حوالہ جات کے بعد بھی ہے وسوسہ گذرے کہ ہو سکت ہے کہ امام ذہبی گوام صاحب کے مرجیہ ہونے کا علم نہ ہو - سواس کا مختمر اور مسکت جواب ہیں کہ حافظ ذہبی میز ان الاعتدال میں امام مسعر کے ترجمہ کے ضمن میں امام ابو حنیفہ اور آپ کے بزرگ استاد حماد بن الی سلیمان کا بالخصوص ذکر کر کے سب نہ کورین ہے آلزام ارجائی کواس طرح دفع کرتے ہیں-

"مسعر بن كدام جمت بیں -امام بیں -اور سلیمانی كابیہ قول كه مسعر اور حماد بن سلیمان اور نعمان نعین امام ابو حنیفه اور عمر و بن مر ہاور عبدالعزیز ابن رقاد اور ابو معاویہ عمر بن ذرّاور اس فتم كے ديگر بہت سے بزرگ جن كاذكر اس نے كيا ہے - مرجيہ بيں سے بیں قابل اعتبار شيں ہے - " (ميزان جلد دوم ص ٤ مهم مطبوعہ لكھنۇ)

اس کے بعد حافظ ذہبیؓ فرماتے ہیں۔

میں کہنا ہوں کہ ارجاء علی بہت سے بڑے بڑے علماء کا ند ہب ہے پس مناسب

الم الم مجي بن معين جرح ميں منشد دين سے تھے - باوجو داس كے وہ امام ابو حنيفة پر كو كى جرح نهيں كرتے -

على بعنی ارجاء کی وہ صورت جو الل سنت کے نزدیک قابل اعتراض نہیں ہے۔ جو عنقریب انشاء الله شاہ ولی اللہ صاحب رحمة الله عليه کی عبارت سے نقل کی جائے گی- اور تجھ علامه شرستانی رحمة الله عليه لور شخ الاسلام امام ابن تھيه حرانی رحمة الله عليه اور حافظ ابن حجر رحمة الله عليه کے کلام سے ذکر جو چکی۔

نہیں کہ اس کے قائل پر حملہ کیا جائے (ص ۴۷۰)اس فہرست میں دیگر بزرگوں کے ساتھ ابو حنیفہ ؓ اور آپ کے استاد حمادؓ کا بھی ذکر ہے۔ جن کے مناسب حال یہ شعر ہے۔

نہ تنا من دریں ہے خانہ جیند و شبی و عطار شد مست امام سعید بن جیر تابعی اس طرح علامہ شرستانی " حفرت سعید بن جیر " کو بھی رجال مرجیہ یں شار کرتے ہیں۔ لیکن تجاج بن یوسف مشہور ظالم نے جوان کو قتل کیا تو حافظ ذہبی اس واقعہ کو ان الفاظ میں بیان کرتے ہیں قتله المحتجاج قاتله الله حفرت سعید بن جیر تابعی ہیں۔ حضرت عبداللہ بن عباس کے شاگر دہیں جب کو فہ کے لوگ جج کو آتے اور حضرت ابن عباس ہے کوئی مسئلہ دریافت کرتے تو آپ جواب میں فرماتے میں سعید بن جیر " واجب انتظیم بردگ نہ ہوتے تو حافظ ذہبی جیسانا قد الرجال امام ان کے قتل پر تجاج کے حق میں بید بدد عانہ کرتا ہے مواصل کلام بیر کہ لوگوں کے لکھنے سے آپ کس کس کو انکہ اہل سنت کی فہرست سے فارج کریں گے ؟

ضاتمة الحفاظ حافظ ابن حجر اورامام ابو حنيفة عافظ ذہى كے بعد خاتمة الحفاظ حافظ ابن حجر کو بھی ديكھے علوم حديثيه و تار حفيه ميں ان كے تبحر و فضل و كمال اور احوال ر جال سے بورى آگاہى كے متعلق بچھ كنے كى ضرورت نہيں - آپ تمذيب التهذيب ميں جواصل ميں امام ذہبى كى كتاب تمذيب كى تمذيب ہے -امام ابو حنيفة كے ترجمه ميں آپ كى ديندارى اور نيك اعتقادى اور صلاحيت عمل ميں كوئى بھى خرابى اور كسر بيان نہيں كرتے جيں اور فرماتے ہيں نہيں كرتے جيں اور فرماتے ہيں الناس فى ابى صنيفة حاسد و جائل يعنى حضرت امام ابو صنيفة كے متعلق (برى رائے ركھنے والے) لوگ بچھ تو حاسد و جائل يعنى حضرت امام ابو صنيفة كے متعلق (برى رائے ركھنے والے) لوگ بچھ تو حاسد ہيں اور بچھ جائل ہيں سجان اللہ كيے اختصار سے دو حرفوں

ل حضرت سعید بن جیر ؓ کے بیہ حالات تذکرۃ الحفاظ جلد اول ص ۲۶ میں جیں۔ حافظ ابن حجرؓ تقریب میں فرماتے جیں کہ حضرت سعید بن جیرؓ <u>۹۵ھ</u> میں فوت ہوئے۔

میں معاملہ صاف کر دیا۔

نیز حافظ صاحب مدوح لکھتے ہیں کہ قاضی احمد بن عبدہ قاضی نے اپ باپ سے نقل کیا کہ ہم ابن عائشہ کے پاس بیٹھے تھے کہ اس نے امام ابو عنیفہ کی ایک حدیث بیان کر کے کہا کہ تم لوگ آگر آپ کو دکھے پاتے تو ضرور آپ کو چاہنے لگتے - پس تمہاری اور ان کی مثال و لی ہے جیسے یہ شعر کہا گیا ہے ۔

اقلوا عليهم ويلكم لا ابالكم من اللوم او سدوا المكان الذي سدوا

یعن''لوگو تمہارابراہو-تمہارے باپ مر جائیں-ان پر ملامت(کی زبان) کو تاہ کرو-ورنہ اس مکان کو پر کرو جس کو انہوں نے پر کیا تھا۔'' یعنی ویسے بن کر د کھاؤ۔ سجان اللہ کیسے عجیب پیرائے میں اعلی در جہ کی تعریف کی ہے۔

<u>حواليه تاريخ صغيراور سيديناامام ابو حنيفيُّهُ:</u>

ام بخاری (علیہ رحمۃ اللہ الباری) کے بعض حوالے لوگوں کے لئے سخت مھوکر کا باعث ہوئے ہیں۔ پس لازم ہے کہ ہم ان ہیں سے سب سے سخت حوالے کا ذکر کر کے اس کا جواب دیں۔ اور باقی حوالوں کو اس کے قیاس پر چھوڑ دیں۔ و باللہ التوفیق۔ مولانا ثناء اللہ صاحب امر تسری مرحوم اکثر دفعہ فرمایا کرتے تھے۔ عرب کا منہ زور شاعر متنبی کہتا ہے۔

اذا اتنك مذمتی من ناقص فهی الشهادة لی بانی کامل "نیخی جب تیرے پاس میری فدمت کسی ناقص آدمی کے ذریعے بنیج تو تو مسمجھ لے کہ وہ اس بات کی شمادت ہے کہ میں کامل ہوں۔"
محد ثین کے نزدیک روایت کے متعلق سب سے پہلے راویوں کی دیکھ بھال ہوتی ہے کہ وہ کسے ہیں اور یہ بھی یاد رہ کہ امام بخاری نے اپنی صحیح کی طرح اپنی دیگر کتب میں صحت کا الترام نہیں کیا۔ پس دیکھنا چاہئے کہ یہ روایت امام بخاری تک کسے واسطے میں صحت کا الترام نہیں کیا۔ پس دیکھنا چاہئے کہ یہ روایت امام بخاری تک کسے واسطے سے کپنجی ہے سومعلوم ہوا کہ امام بخاری رحمتہ اللہ علیہ تاریخ صغیر میں فرماتے ہیں۔

الجواب : نعیم کے متعلق نقاد ائمہ حدیث میں سخت اختلاف ہے۔ بعض کی رائیں احیمی ہیں اور بعض کی بہت سخت ہیں حافظ ذہبیؓ میز ان میں فرماتے ہیں۔

() احد الائمة الاعلام على لين في حديثه-"لين ائم اعلام مين الك ب-باوجوداس كيروايت حديث مين نرم ب-"

(۲) حرج له البه حاری مقرو نا بغیرہ - ''لهام بخاریؒ نے اس کی حدیث روایت کی ہے کیکن دوسرے ( ثقه راوی) کے ساتھ ملاکر''-

(٣) قال العباس بن مصعب فی تاریخه نعیم بن حماد وضع کتبا فی الرد علی الحنیفة- یعنی عباس بن مصعب نے اپنی تاریخ میں کماکہ نعیم بن حماد نے خفیوں کے رومیں کئی کتابیں تصنیف کیں''۔

(4) امام یکی بن معین کتے ہیں انا اعرف الناس – (میزان) یعنی میں نعیم کے حال سے سب سے زیادہ واقف ہوں اس کے بعد امام ذہبی افتراق امت کی صدیث جو نعیم کی روایت سے ہے ذکر کرتے ہیں کہ رسول اللہ سی الله سے فرمایا – تفتر ق امتی علی بضع وسبعین فرقة اعظمها فتنة علی امتی قوم یقیسون الامور برایهم فیحلون الحرام ویحرمون الحلال (میزان ج۲ص) یعنی آنخضرت نے فرمایا کہ میری امت ستر سے پچھ اوپر فرقول میں منقسم ہو جائے گی – میری امت پر سب سے برے فتنہ والاوہ فرقہ ہوگا جو امور (دین) کو اپنی رائے سے قیاس کر کے حرام کو حلال اور حلال کو حرام بنائیں گے (معاذ الله)

بیثک نعیم کی یہ حدیث حفیول کے رو کے لئے متشدوین کے ہاتھ میں سیف

مصقول کا کام دیتی ہے۔ لیکن اس کے آگے ملاحظہ فرمائیں کہ تعیم کی اس روایت کی بابت امام ذہبیؒ اننی امام یجیٰ بن معین کی کیارائے نقل کرتے ہیں۔

"محر بن على بن حمزه مروزي لكت بين مين خصرت يجي بن معين سے اس روايت كى بن معين سے اس روايت كى بابت سوال كيا تو آپ نے فرمايا-ليس له اصل ليعني اس كاكوكى اصل ضين ہے-"

اس روایت کو نعیم کی کتب دربارہ تروید حنفیہ کے ساتھ ملا کر غور کیا جائے تو صاف کھل جاتا ہے کہ نعیم کی مخالفت بنابر تحقیقات نمیں - بلکہ بے اصل روایات کی بنا برہے -

خیرید تو ند بہب حنفی کے متعلق اس کی روش کا حال ہے۔ اب خود سید ناحضرت امام ابو حنیفہ کی ذات اقد س کی نسبت حافظ ذہبی کا حوالہ ملاحظہ فرمائیں کہ آپ کے ترجمہ میں فرماتے ہیں۔"(ابوالفتح)از دی نے کہا نعیم سنت کی تقویت میں حدیث بنالیا کرتا تھااور جھوٹی حکائیں بھی (امام ابو حنیفہ ) نعمان کی عیب گوئی میں جو سب کی سب جھوٹی ہیں۔"(میزان جلد ۲ ص ۲ س)

ای طرح حافظ ابن جرائے بھی اس قول کو تہذیب البتذیب میں نقل کیا ہے کہ حافظ عبد العظیم منذری نے ترغیب و ترہیب کے خاتمہ پر بعض ان راویوں کی فہرست ملکھی ہے جن کے متعلق ائمہ حدیث کی مختلف رائیں ہیں اس فیرست میں اس فیم کا بھی ذکر کیا ہے۔ اور امام از دی کا مذکورہ بالا قول نقل کیا ہے کہ نعیم (مذکور) سنت کی تقویت میں اور امام ابو حنیفہ کی بدگوئی میں جھوٹی حدیثیں اور من گھڑت حکائتیں بنالیا کر تا تھا۔ (ترغیب و ترہیب مطبوعہ دبلی بر حاشیہ مشکوۃ ص ۲۲ کا)۔

اس کے علاوہ ہم ایک نادر حوالہ کاذکر کرتے ہیں جو اکثر علاء کی نظر سے مخفی ہے۔

اللہ محمد بن علی بن حمزہ مروزی ان نعیم بن حماد کے بھی شاگر دہیں (اسان المیر ان) حافظ ابن حجر میں السان المیر ان فی القریب میں کما تقد حدیث ثقد ہے صاحب حدیث ہے بار ہویں طبقے سے ہیں ۲۸۳ میں فوت ہوئے۔

في ميزان الاعتدال جلد دوم ص٥٣٥-

## حواليه كتاب نهابية السئول

احوال کتاب و مصنف ٌ: -اس کتاب کا قلمی نسخه کتب خانه ریاست رامپور میں موجود ہے یہ نسخہ مصنف کے ہاتھ کا لکھا ہوا ہے مصنف نے اس کتاب کی تالیف ریج الاول يار بچالاخر ٢٢٨ هين شروع كي اور ١٦ رئيج الاول ٨٢٩ هين اس يے فراغت یائی گئی گویا تالیف و کتابت ہر دو میں ایک سال لگا۔ کتاب ضخیم ہے فل سکیپ سائز پر باریک خط سے پانچ سوورق پر ختم ہوئی ہے۔ یعنی ایک ہزار صفحہ کی ضخامت ہے مصنف کا نام ابراہیم ہے والد کا نام خلیل ہے حلب کے رہنے والے ہیں سبط ابن انجمی کے نام ے مشہور تھے۔ ۸۴۱ھ میں فوت ہوئے۔رحمداللہ-كتاب كى عبارت يول ب(كان نعيم) ممن يضع الاحاديث في تقوية السنة و حكايات مزورة في ثلب نعمان کلها کذب ۱۲ کتاب کا پورانام (نمایة السئول فی رواة السند الاصول) ہے جس میں مصنف علامؓ نے صحاح ستہ کے راویوں کو جمع کر کے ان کے احوال ذکر کئے ہیں۔ مجھ عاجز کواس کتاب کا مطالعہ مولانا محمد علی و شوکت علی صاحبان کے ججیرے بھائی حافظ احمد علی صاحب کی معرفت جواس کتب خانہ کے سر کار رامپور کی طرف ہے مہتم تھے اور نواب حامد علی خان صاحب بالقابه مرحوم والی ریاست کے معتمد خاص تھے۔نصیب ہوا تھا- مولانا عبد الحی لکھنوی نے فوائد بہیہ میں ان کے ترجمہ اور تصنیف کا ذکر تفصیل ہے لکھاہے-ان میں نمایة السئول کا بھی ذکر کیاہے-

- (۴) امام نسائی کہتے ہیں نعیم ضعیف۔ لیس ہٹقة۔ یعنی نعیم ضعیف ہے۔ ثقد نہیں ہے لیس حجة (اکیلاروایت کرے تو) حجت نہیں ہے۔
- (۵) ذکرہ ابن حبان فی الثقات و قال رہما اخطاء و و ہم یعنی ابن حبان نے اس کو ثقات میں لکھاہے اور ( باوجو داس کے ) کہاوہ خطا بھی کر تا تھااور و ہم بھی۔
- (۱) ای طرح آمام ابوداؤڈ کتے ہیں۔ نعیم کی ہیں احادیث ہیں جن کاکوئی اصل نہیں۔ خلاصة الكلام ہير كه نعیم كی شخصیت اليي نہيں ہے كه اس كی روایت كی بنا پر حضرت امام ابو حنیفہ جیسے بزرگ امام كے حق میں بدگوئی كریں۔ جن كو حافظ سمس

الدین ذہی جیسے ناقد الرجال امام اعظم کے معزز لقب سے یاد کرتے ہیں اور آپ کے حق میں لکھتے ہیں۔ احد ائمہ الاسلام والسادہ الاعلام واحد ارکان العلماء واحد الائمہ الاربعة اصحاب المداهب المتبوعه (الح) نیزامام کی بن معین سے واحد الائمہ الاربعة اصحاب المداهب المتبوعه (الح) نیزامام کی بن معین سے نقل کرتے ہیں کہ انہوں نے کہا کہ آپ (امام ابو حنیف اُقد ہے۔ اہل الصدق سے کہ لوگوں کو مناسب ہے کہ اپنی نماز میں امام ابو حنیف کے لئے دعا کیا کریں۔ کیونکہ انہوں نے انہوں نے کہا انہوں نے کہا کہ اپنی نقہ اور سنن (نبویہ) کو محفوظ رکھا (البدایہ والنہایہ جلد دہم ص سے ۱۰) انہوں نے ان پر فقہ اور سنن (نبویہ) کو محفوظ رکھا (البدایہ والنہایہ جلد دہم ص سے ۱۰) مدار ایمان میں کی بیش کے مسئلہ کا میں اختلاف مدار ایمان واعمال صالح کی در میانی نسبت ہے۔ اس کے متعلق علاء اسلام میں اختلاف میں اور حافظ ابن حج شرح صحیح مسلم میں اور حافظ ابن حج شرح صحیح مسلم میں اور حافظ ابن حج شرح ضحیح مسلم میں اور حافظ ابن حج شرح نے شرح صحیح مسلم میں اور حافظ ابن حج شرح نے شرح صحیح مسلم میں اور حافظ ابن حج شرح نے شرح صحیح مسلم میں اور حافظ ابن حج شرح نے شرح صحیح مسلم میں اور حافظ ابن حج شرح نے شرح صحیح مسلم میں اور حافظ ابن حج شرح نے شرح صحیح مسلم میں اور حافظ ابن حج شرح نے شرح صحیح مسلم میں اور حافظ ابن حج شرح نے شرح صحیح مسلم میں اور حافظ ابن حج شرح نے شرح صحیح مسلم میں اور حافظ ابن حج شرح نے شرح عیں بط سے نکھ دی ہے۔ اس کے شرط کی کتاب الا بیان کے شرط کے میں سط کے فرط کیں سے جس کی تعلق کی کتاب الا بیان کے شرط کے میں سط کے خور کی کتاب الا بیان کے شرط کے خور کیا کیا کیا کہ کا کہ کو کی کتاب الا بیان کے شرط کے خور کی کتاب الا بیان کے شرط کے خور کیا کیا کیا کیا کیا کیا کیا کے خور کیا کیا کیا کیا کی کتاب الا بیان کے شرط کے خور کیا کیا کیا کیا کیا کیا کی کتاب الا بیان کی کتاب الا بیان کی کتاب الا بیان کے خور کیا کیا کی کتاب الا بیان کی کتاب الا بیان کی کتاب کیا کی کتاب کی کتاب کتاب کی کتاب کا کتاب کی کتاب کی کتاب کا کتاب کی ک

باب قول النبي صلى الله عليه وسلم بني الاسلام على حمس وهو قول و فعل ويزيد وينقص.

نبی ﷺ کے اس فرمان کا بیان کہ اسلام پانچ چیزوں پر بنایا گیا ہے''اوروہ قول اور فعل ہے''اوروہ زیادہ بھی ہو تاہے اور تم بھی ہو تاہے۔ حافظ ابن حجر 'فتح الباری شرح صحیح بخاری میں اس کے ذیل میں فرماتے ہیں۔

فالسلف قالوا هو اعتقاد بالقلب و نطق باللسان و عمل بالار کان. سلف امت کا تول ہے کہ ایمان اعتقاد قلبی اور شمادت زبانی اور اعضاء ہے۔ عبد ہم

عمل کرنے کانام ہے۔

اوراس کے بعد فرماتے ہیں والمرحثة قالوا هو اعتقاد و نطق فقط لیمنی مرجئه کہتے ہیں کہ ایمان صرف اعتقاد اور شمادت کانام ہے۔

علامہ بدر الدین عینی حنفی نے عمدة القاری شرح صحیح بخاری میں ایمان کی تعریف

کے متعلق اسلامی فرقوں ہے اختلافات ذکر کئے ہیں۔ تیسرے فرقے کے اقوال کے طعمن میں نمبر اول پر فرماتے ہیں۔

الاول ان الایمان اقرار باللسان و معرفة بالقلب و هو قول ابی حنیفة و عامة الفقهاء بعض المتکلمین (حلد ۱ ص ۱۲۱ مصری) کد ایمان زبان سے اقرار کرنے اور ول کی معرفت کا نام ہے اور بی قول ہے امام ابو حنیفہ کا اور عام فقماء کا اور بعض مشکلمین کا-

پس حضرت امام صاحب پر ایک میہ بھی اعتراض ہے کہ ان کا قول مرجیوں کے موافق ہے-

علامہ محد بن عبد الکریم شہرستانی " الملل والخل میں مرجیوں کے فرقوں کا ذکر کرنے کے بعد فرماتے ہیں کہ امام ابو حنیفہ گو مرجیوں میں کیوں شار کیا گیا ؟

ولعل السبب فيه انه لما كان يقول الايمان هو التصديق بالقلب وهو لا يزيد ولا ينقص ظنوا انه يوخر العمل عن الايمان والرجل مع تحرجه في العمل كيف يفتى بترك العمل وله سبب اخر وهو كان يخالف القدرية والمعتزلة الذين ظهروافي الصدر الاول والمعتزلة يلقبون كل من خالفهم في القدر مرجنا وكذلك وعيدية من الخوارج فلا يبعد ان اللقب انمالزمه من فريقي المعتزلة والخوارج والله اعلم!

ل کتاب الملل والخل للشهرستانی " بهامش کتاب الفصل لا بن حزم مطبوعه مصر (جلد اول ص ۱۸۹)علامه ابوالفتح محد بن عبدالكريم شهرستانی علم كلام كے ایک مشهورامام بین - آپ امام دار می سے یچھ پیشتر ہوئے بین آپ کی وفات ۸۳۸ ه میں ہوئی اور امام رازی ک ۲۰۲ ه میں اور حافظ ابن حزم قرطبتی پینی بین -حافظ حدیث تھے - علوم عقلبه اور نظیه میں جامع ہوئے کے علاوہ وزیر سلطنت بھی تھے - آپ اتباع سنت میں بہت سخت تھے ان کی کتاب الفصل اپنے باب میں بیشل کتاب ہوار آپ نمایت ذکی اور تو کی اور تو کی الحافظ تھے آپ ۲۵ ساھیں فوت ہوئے - رخم مم اللہ تعالی آپ نمایت ذکی اور تو کی الحافظ تھے آپ ۲۵ ساھیل فوت ہوئے - رخم مم اللہ تعالی

شایداس کاسب یہ ہوکہ چونکہ آپ یعنی امام ابو صنیفہ کا قول یہ ہے کہ ایمان
(اصل میں) تصدیق قلبی کانام ہے اور وہ نہ زیادہ ہوتا ہے اور نہ کم ہوتا ہے تو
اس سے لوگوں نے سمجھ لیاکہ آپ عمل کو ایمان سے موخر کرتے ہیں اور وہ
مرد (خدا) یعنی امام ابو حنیفہ عمل میں اس قدر پر ہیزگار ہوتے ہوئے ترک
عمل کا فتوی کس طرح وے سکتے ہیں اور اس کا سبب ایک اور بھی ہے کہ آپ
قدر یوں اور معتزلوں کے مخالف تھے جو صدر اول میں ظاہر ہوئے - اور
معتزلہ لوگھ ہر آس شخص کو جو تقدیر کے متعلق ان کا مخالف ہو مرجی کہتے
سے -ای طرح خوارج میں سے وعید ہے لوگ بھی - پس بعید نہیں کہ آپ کو
ہے اتر اماملا ہو واللہ اعلم -

کائمہ: بسیار کی بات ہے کیکن چو نکہ بزرگان دین میں اختلاف ہو۔ اس میں ہم جیسے ناقصوں کا کائمہ کر نابری بات ہے کیکن چو نکہ بزرگوں سے حسن تادب کی وجہ سے ہارافر ض ہے کہ ان کے کلام کے ضیح محمل بیان کر کے ان سے الزام واعتراض کو دور کریں۔ اور محض اپنی شخصی رائے سے نہیں۔ بلکہ بزرگوں ہی کے اقوال سے جو قر آن وحدیث سے معنبط ہیں۔ جس کی تفصیل مختر آبہ ہے کہ اعمال کے جزوا یمان ہونے یانہ ہونے یعنی داخل باہیت ایمان ہونے یانہ ہونے کی بنا پر ایمان واسلام کی در میانی نسبت کے سمجھنے داخل باہیت ایمان ہونے یانہ ہونے کی بنا پر ایمان واسلام کی در میانی نسبت کے سمجھنے پر ہے کہ ہر دوایک ہیں یاان میں کچھ اختلاف ہے۔ اور اس امر میں ایکہ دین میں جو اختلاف ہے۔ ور داس امر میں ایکہ دین میں جو اختلاف ہے وہ معلوم علماء ہے۔ جسے امام نووی نے شرح صیح مسلم میں اور حافظ ابن جج "

اختلاف ہے وہ معلوم علماء ہے۔ جسے امام نووی نے شرح صیح مسلم میں اور حافظ ابن جج "
ان کو معلوم علماء ہے۔ جسے امام نووی نے شرح صیح مسلم میں اور حافظ ابن جج "
ان کو معلوم علماء ہے۔ جسے امام نووی کے شرح صیح مسلم میں اور حافظ ابن حج "
مطالعہ سے صاف معلوم ہو سکتا ہے کہ ہر فریق کے پاس قر آن و حدیث سے دلائل ہیں۔ پس کی فریق کو بھی ملامت نہیں کر سکتے یا۔

ل خاکسار نابکار کہتا ہے کہ ایمان عسب نغت تو تصدیق کو کہتے ہیں جو دل کا کام ہے اور زبان سے اس کی شماوت ہوتی ہے اور اعمال اس کی علامات و ثمر ات ہیں - اور خدانے ان ہر سد پر نجات کل کا وعدہ کیا ہے - پس ایمان کی شر کی ماہیت میں یہ نتیوں امر واخل ہیں - اور اس صورت میں سب ولائل جمع ہوجاتے ہیں - اور امام نوویؒ نے ایک گردہ علاء سے ایسانی تقل کیا ہے واللہ اعلم

حوالہ فقد اکبر: اس کے بعد ہم خود امام صاحب مدوح کے کلام فیض التیام سے ثابت کرتے ہیں کہ آپ ار جاء اور مرجیہ سے اعتز ال اور اہل اعتز ال سے بالکل بیزار اور بری ہیں۔ پنانچہ آپ فقد اکبر میں فرماتے ہیں لیا

ولا نقول أن المومن لا تضره الذنوب ولا نقول أنه لا يدخل النار ولا نقول انه يخلد فيها وان كان فاسقا بعد ان يخرج من الدنيا مومنا ولا نقول ان حسناتنا مقبولة وسياتنا مغفورة كقول المرجئة ولكن نقول من عمل حسنة بجميع شرائطها خالية عن العيوب المفسدة ولم يبطلها بالكفر والردة والاخلاق السئية حتى خرج من الدنيا مومنا فان الله تعالى لا يضيعها بل يقبلها منه ويثيبه عليها وما كان من السئيات دون الشرك والكفر ولم يتب عنها صاحبها حتى مات مومنا فانه في مشية الله تعالى ان شاء. عذبه بالنار وان شاء عفا عنه ولم يعذبه بالنار اصلا (فقه أكبر حامل شرح ابو المنتهي مطبوعه حيدر آباد دكن ص٣٠/٢٨) "اور ہم نہ نہیں کہتے کہ مومن کو گناہ مصر نہیں ہے اور نہ ہم یہ کہتے ہیں کہ ( بالکل )دوزخ میں نہیں جائے گا-اور نہ ہم یہ کہتے ہیں کہ وہ ہمیشہ دوزخ میں رہے گا- اگرچہ وہ (ممل میں) فاسق ہو- بشر طیکہ وہ دنیا ہے ایمان کے ساتھ گیا ہواورنہ ہم یہ کہتے ہیں کہ ہاری نیکیال (ضرور)مقبول ہیں-اور ہاری برائیاں (ضرور)مغفور ہیں جس طرح کہ مرحدیمہ کہتے ہیں۔ لیکن ہے کتے ہیں کہ جو شخص کوئی نیکی تمام شرائط سے ادا کرے در حالیہ وہ نیکے۔ عیوب مفیدہ سے خالی ہو اور اس نے اس کو کفر اور ارتداد اور بری عاد توں ہے باطل نہ کر دیا ہوختی کہ وہ دنیا ہے ایمان کے ساتھ رخصت ہوا ہو توانلہ تعالیٰ

ل ام ابن جمية منهاج السنة ميں فقد أكبر كو حضرت امام صاحب رحمتد الله عليه كى كتاب قرار دية بيں - پس مولانا شبلى مرحوم كے انكار كى بناپر اسے معرض بحث ميں لانے كى ضرورت نميں -

اس نیکی کو ضائع نہیں کرے گا بلکہ قبول کرے گااس کو اس مخف سے اور اس کو اس بول اور ان اس کو اس پر ثواب دے گا اور جو برائیاں شرک اور کفر کے سوا ہوں اور ان کے کرنے والے نے ان سے توب نہ کی ہو - حتی کہ وہ ایمان کی حالت میں مر جائے - تو اس کا معاملہ انڈ تعالیٰ کی مشیت پر ہے چاہے اسے دوز خ سے عذاب کرلے (اور پھر نکال لے) اور چاہے اسے معاف کر دے - اور بالکل دوز نے کاعذاب نہ دے - "

تبعره: -اس عبارت میں حضرت امام صاحب موصوف نے معتزلوں اور خوارج کے مسائل سے بھی اختلاف کیا ہے اور مرجیوں کانام کے کر ان سے بیزاری ظاہر کی ہے اور واضح ہے کہ جو تخص کسی فرقہ میں داخل ہو وہ اس فرقہ کانام لے کر اس کی تر دیہ نہیں ، كرتا-اس عبارت مين آب نے خالص اہل سنت كے مسائل لكھے ہيں- جو قرآن و حدیث سے ثابت ہیں-اور صحابہ اور خیار تابعین ان بر کاربند تھے- یول معلوم ہوتا ہے کہ لکھتے وقت جزاسزا کے متعلق آیات واحادیث کا نقشہ آپ کے سامنے رکھا تھا-سب امور کو ملحوظ رکھ کر نمایت احتیاط واعتدال کی باتیں لکھی ہیں اس سے صاف ظاہر ہے کہ حضرت امام صاحب رحمة الله عليه اعمال يرجزاسز اكرتر تب كے قائل بتھے اور نجات كلي ( سب وعده الهيه ) كے لئے اعمال صالحه كا اعتبار كر كے اعمال سينه كو موجب عذاب جانتے ہیں- کیکن ان کی معافی اور ان پر عذاب کا فیصلہ سپر دباری تعالیٰ کرتے ہیں-سوائے کفر و شرک کے کہ ان کی معافی شرعاً سوائے اس دنیوی زندگی میں توبہ کرنے کے ا شمیں ہو *عقاور بیرسب باتیں آیت*ان الله لا یغفر ان بشرك به ویغفر مادون ذلك لمن یشاءاوراس فتم کی دیگر آبات واحادیث سے ثابت ہیں - عبارت مذکورہ بالاسے تھوڑا آگے آپ ایمان کی بحث میں فرماتے ہیں۔

## ایمان کی بحث :

والايمان هوالا قرار والتصديق وايمان اهل السماء والارض لا يزيد ولا ينقص من جهة المومن به ويزيد وينقص من جهة اليقين

والتصديق والمومنون مستوون في الايمان والتوحيد متفاضلون في الاعمال والاسلام هو التسليم والانقياد لاوامر الله تعالى. فمن طريق اللغة فرق بين الايمان والاسلام لكن لا يكون ايمان بلا اسلام ولا يوجد اسلام بلا ايمان وهما كالظهر مع البطن والدين اسم واقع الي الايمان والاسلام والشرائع كلها (ص٣٣ = ٢ ٣ تك نسخ ندكوره بالا) "اور ایمان وہ اقرار (زبانی) اور تصدیق ( قلبی کا نام) ہے اور آسان اور زمین والول كاايمان بلحاظ امورا يمانيه كے كم وبيش سيس موتا- اور يقين اور تصديق کی رویے زیادہ اور کم ہو جاتا ہے-اور (سب) مومن ایمان اور تو حید میں برابر ہیں۔اور اعمال میں ایک دوسرے پر فضیلت رکھتے ہیں اور اسلام اللہ تعالیٰ کے احکام کے سامنے سرتشلیم خم کرنے اور ان کا یابندر ہنے کا نام ہے۔ پس لغت کی رو ہے تو ایمان اور اسلام میں فرق ہے لیکن شرعا ایمان کے بغیر اسلام نمیں ہوتا اور اسلام کا وجود بغیر ایمان کے نمیں اور وہ دونوں مثل پشت اور بیٹ کے میں اور دین ایک ابیااسم ہے جس کا اطلاق ایمان اور اسلام اور احکام شرعیہ سب پر ہے۔"

تبصرہ: اس حوالہ سے صاف ظاہر ہے کہ حضرت امام والا مقام ایمان میں کی بیشی کے قائل توہیں۔ لیکن نفس ایمان اور ایمانیات اور اعمال میں بنابر حقیقت وماہیت فرق کر کے ایک جست میں قائل ہیں اور دوسری میں نہیں اور یہ ایک اجتمادی باریک بنی ہے۔ جس سے تفصیلات واعتبارات میں اختلاف ہے۔ نفس مسئلہ میں نہیں۔ اس لئے تو وہ ایمان اور اسلام میں حسب لغت تو فرق کرتے ہیں۔ لیکن حسب شرع کہتے ہیں کہ ایمان اسلام کے بغیر نہیں۔ اور یہ بات حدیث جر اکمی علیہ السلام سے صاف ظاہر ہے جس میں رسول کریم بھی کا ایمان کے ضمن میں عقائد کو اور اسلام کی تشر کے اور فرائض و شرائع کو اور ان سب عقائد و شرائع کو لفظ دین سے تعبیر کرنا نہ کور ہے۔ (صحیح بخاری کتاب الایمان)۔

لطف یہ ہے کہ حضرت امام ہمائم ایمان واسلام کے تعلق و تلازم اور دونوں میں امنیاز حسب حقیقت کو پشت اور شکم کی مثال سے ظاہر کرتے ہیں جو نمایت ہی لطیف و موزوں ہے ولله دره-

جمله شرعیات ایمان شرع میں داخل ہیں: آگرچہ بید امر حواله مذکوره ہے بھی ظاہر ہے۔ لیکن ہم اس کی بابت ایک خاص حواله ذکر کرتے ہیں۔ جو اکثر علماء کی نظر میں نہ ہوگا۔ وقد حکی الطحاوی حکایة عن ابی حنیفة مع حماد بن زید ان حماد بن زید لماروی له حدیث ای الاسلام افضل النح قال له الاتراه یقول ای الاسلام افضل قال الایمان ثم جعل الهجرة والحهاد من الایمان فسکت ابو حنیفة فقال بعض اصحابه الاتجیبه یا ابا حنیفة قال بما اجیبه و هو یحدثنی بهذا عن رسول الله صلی الله علیه وسلم (ص ۲۸) الله صلی الله علیه وسلم (ص ۲۸)

امام طحاوی حنقی امام ابو صنیف کاایک واقعہ جوامام جماد بن زید محمث کے ساتھ ہوا حکایت کرتے ہیں کہ جب حضرت جماد نے امام صاحب کے پاس صدیث ای السلام روایت کی اور کما کہ آپ دیکھتے نہیں کہ سائل نے آنخضرت سے سوال کیاای السلام افضل تو آنخضرت نے فرمایا الایسان پھر ہجرت اور جماد کو بھی امور ایمان میں شار کیا توامام ابو حنیفہ خاموش ہوگئے آپ کے ایک شاگر دیے کہا آپ اس کو جو اب کیوں نہیں دیتے تو آپ نے فرمایا وہ بھی کو اس بارے میں رسول اللہ کی حدیث سناتا ہے میں اس کو کیا جو اب دول امام طحاوی کے اس حوالہ سے صاف معلوم ہو گیا کہ حضرت امام ابو حنیفہ حدیث امام طحاوی کے اس حوالہ سے صاف معلوم ہو گیا کہ حضرت امام ابو حنیفہ حدیث

لم کتاب شرح الطحاویہ فی العقیدة السّلفیہ مطبوعہ کمہ کرمہ ۱۳ یہ کتاب ۱۳۳۹ء میں بامر سلطان ابن سعوداید واللہ کمہ معظمہ میں طبع ہوئی ہے - یہ حوالہ اس عاجز کو حاتی عبدالغفار صاحب تاجر کو تھی حاتی علی جان مرحوم کے افادات سے ملا - جبکہ میں سفر جمبئی سے دبلی واپس آیا - آہ آج حاجی عبد الغفار صاحب اس دنیا میں نمیس ہیں - عاملہ اللہ برحتہ الوا سعند - میں عاجزان کے لئے ہرشب ان کا نام لے کرمع بعض دیجراحباب کے مغفرت کی دعاکر تاہوں بفضل اللہ تعالی میر سیالکوئی -

ر سول الله عَلِيَّة كَ كُنَى تَعْظِيم كرتے تھے-اس كے سامنے كس طرح كردن جھادية تھے-اور يہ بھى كه آپ نے ازروئے شرع اعمال كوداخل ايمان تسليم كر ليايا آپ آگ ہى تسليم كرتے تھے بذاواللہ الحمد-

<u>حواله غنيته الطالبين ادر اس كاجواب:</u>

تعض لوگوں کو حفرت سید عبد القادر جیلانی رحمتہ اللہ علیہ کے حوالے سے بھی ٹھو کر گئی ہے کہ آپ نے حفر سیام صاحب رحمتہ اللہ علیہ کو مرجیوں میں شار کیا -سو اس کا جواب ہم اپنے الفاظ میں نہیں بلکہ اپنے شیخ الشیخ حضرت سید نواب صاحب مرحوم کے حوالے سے دیتے ہیں جوانہوں نے حضرت شاہ ولی اللہ صاحب رحمتہ اللہ علیہ کی کتاب سے نقل کیا ہے -

آپ دلیل الطالب میں بطور سوال وجواب فرماتے ہیں۔

سوال : درغتيّة الطالبين مرجيه رادراصحاب ابي حنيفه نعمانٌ ذكر كرده اندو كذاغيره في غير ودجه آن چيست ؟

جواب: شاه ولی الله محدت دسلوی در تفهیمات الهیه نوشته ارجاء دوگونه است یک ارجاء است که قائل را از سنت بیرون می کند- اول ان ست که از سنت بیرون نمی کند- اول ان ست که معتقدان باشد که هرکه اقرار بلسان و تصدیق بجنان کرد- سیچ معصیت او رامضر نیست اصلا و دیگر انکه اعتقاد کندکه عمل از ایمان نیست ولیکن ثواب و عقاب بران سترتب ست و سبب فرق میان هر دو انست که صحابه و تابعین اجماع کرده اندبر عطیه سرجیه و گفته اند که برعمل ثواب و عقاب مترتب می شود - پس مخالف ایشان ضال و بتدع است و در شاه ولی الله صاحب ناکی از جاء دو قتم پر ب- شاه ولی الله صاحب که قائل کو سنت سے نکال دیتا بے دو مراوه بے جو سنت ایک ارجاء ایوا به بوسنت که رومراوه بے جو سنت

ہے نکالتا نہیں -اول یہ ہے کہ کوئی اس بات کامعتقد ہو کہ جس شخص نے زبان سے اقرار کر لیااور دل سے تصدیق کرلیاس کو کوئی معصیت بالکل ضرر نہیں دے گی-اور دوم <sub>س</sub>ے کہ اعتقاد کرے کہ عمل ایمان کی جز نہیں ہے کیکن ثواب وعقاب ان ہر متر تب ہوتے ہیں اور دونوں ( قسموں ) میں فرق کرنے کی وجد رہ ہے کہ صحابہ اور تابعین کا اجماع ہے مرجیہ کے خطا ہونے ہر اور ان (صحابہ اور تابعین) کا قول ہے کہ عمل پر تواب اور عقاب متر تب ہو تاہے۔ مسكم ثانيه : اجماع لسلف ظاهر نشده بلكه دلائل متعارضست بعض آیات و احادیث واثر دلالت می کنند بر آن که ایمان غیر عمل ست و بسيارح از دليل دال سبت بران كه اطلاق ايمان برمجموع قول و فعل ست واین نزاع راجع می شود بسوئے لفظ - بجبهت اتفاق سمه بران که عاصى از ايمان خارج نمى شود اگرچه سستحق عذاب ست و صرف دلائل داله برارکه ایمان عبارت از مجموع این چیز مها است از ظو امرش بادنر عنایت ممکن ست انتهی

پی ان (صحابہ اور تابعین) کا مخالف گراہ اور بدعتی ہے اور دوسرے مسئلہ میں سلف کا جماع ثابت نہیں ہوا۔ بلکہ دلائل متعارض ہیں۔ بعض آیات واعادیث اور آ ٹار (صحابہ) اس بات پر دلالت کرتے ہیں کہ ایمان غیر عمل ہے اور اکثر دلائل اس بات پر دلالت کرتے ہیں کہ ایمان کا اطلاق قول اور عمل پر ہے اور اکثر نزاع (محض) لفظ کی طرف رجوع کرتی ہے بعنی لفظی ہے ہوجہ اس کے کہ سب اس بات پر متفق ہیں کہ عاصی ایمان سے خارج نہیں ہو تا۔ اگر چہ مستحق عذاب ہے۔ اور ان دلائل کو پھیر ناجو اس بات پر دلالت کرتے ہیں کہ ایمان ان سب چیزوں (عقائدوا عمال) کانام ہے اور نی توجہ سے ممکن ہے۔ محضورت شاہ صاحب مرحوم و مغفور حضرت شواب صاحب مرحوم و مغفور

### ا پی طرف ہے اس پر تبھرہ کر کے کہتے ہیں۔

وازانیجا معلوم شد که مراد حضرت شیخ جیلانی از مرجیه بودن اصحاب ابی حنیفه ثانی شق ست ولا غبار علیه اگرچه ارجح از روئے نظر در دلائل سمان مذسب اسل حدیث ست که ایمان عبارت ست از مجموع اقرار و تصدیق و عمل وبه قال القاضی ثناء الله فی مالا بدمنه فاندفع الاشکال وصفی مطلع الهلال وبالله التوفیق - ۱۲۲٬۱۲۵

مطلع المهاري رونك الموديق من الما المعام المهاري المراق المرب الرحية حضرت شيخ جيلاني كل مرادشق ثانى ہے-اوراس پر كوئى غبار نهيں-اگر چه دلائل پر نظر ركھنے ہے اہل حدیث كا مذہب ہى رائے ہے كہ ايمان مجموع اقرار اور تصديق اور عمل كانام ہے-اور قاضى ثناء الله صاحب حنی نے بھى مالا بد منه ميں يمى كماہے-پس مشكل دور ہوگئى اور ہلال كا مطلع صاف ہوگيا اور توفيق خداہے ہے-

فیض ربانی: ہر چند کہ میں سخت گنگار ہوں۔ لیکن یہ ایمان رکھتا ہوں اور اپنے صالح اسا تذہ جناب مولانا ابو عبداللہ عبیداللہ غلام حسن صاحب مرحوم سیالکوٹی اور جناب مولانا حافظ عبدالمیان صاحب مرحوم محدث وزیر آبادی کی صحبت و تلقین سے یہ بات یقین کے رہنے تک پہنچ چکی ہے کہ بزرگان دین خصوصاً حفزات ائمہ متبوعین سے حسن عقیدت نزول برکات کاذر بعہ ہے۔ اس لئے بعض اوقات خداتعالی اپنے فضل عمیم سے کوئی فیض اس ذرہ بے مقدار پر نازل کر دیتا ہے۔ اس مقام پر اس کی صورت ہوں ہے کہ جب میں نے اس مسللہ کے لئے کتب متعلقہ الماری سے نکالیں۔ اور حضرت امام صاحب کے متعلق تحقیقات شروع کی تو مختلف کتب کی ورق گر دائی سے میرے دل پر غبار آگیا۔ جس کا اثر بیر ونی طور پر بیہ ہوا کہ دن دو پسر کے وقت جب سورج پوری طرح فیار آگیا۔ جس کا اثر بیر ونی طور پر بیہ ہوا کہ دن دو پسر کے وقت جب سورج پوری طرح نظارہ ہوگیا کہ ایک میرے سامنے گھپ اندھیرا چھا گیا گویاطلمت بعضها فوق بعض کا نظارہ ہوگیا معاضد اتعالیٰ نے میرے دل میں ڈالا کہ بیہ حضر ت امام صاحب سے بدخنی کا نظارہ ہوگیا معاضداتھا گیا نے میرے دل میں ڈالا کہ بیہ حضر ت امام صاحب سے بدخنی کا

فاتمة الكلام: اب مين اس مضمون كو الن كلمات پرخم كرتا بول اور اپن نظرين اس اميدر كلتابول كه وه بزرگان دين سند خصوصا ائمه متبوعين سند حسن ظن ركيس - اور گتافي اور شوفي اور به او بي سند پر بيز كريس - كونكه اس كا نتيجه بر دو جمال مين موجب خسران و نقصان ب - نسئل الله الكريم حسن الظن والتادب مع الصالحين و نعوذ بالله العظيم من سوء الظن بهم والوقيعة فيهم فانه عرق الرفض والخروج و علامة المارقين ولنعم ماقيل

از خدا خواہیم توقیق ادب ہے ادم محروم شد از لطف رب خاک بائے علماء متقد مین ومتا خرین حافظ محد ابراہیم میر سیالکوٹی

له مولانا ثناء الله مرحوم امر تری نے مجھ سے بیان کیا کہ جن ایام میں میں کا بور میں مولانا احمد حسن صاحب کا بوری سے علم منطق کی مخصیل کرتا تھا۔ اختلاف نداق و مشرب کے سب احناف سے میری گفتگور بی تھی۔ ان لوگوں نے مجھ پر یہ الزام تھوپا کہ تم اہل صدیت لوگ ائمہ دین کے حق میں بے ادبی کرتے ہو۔ میں نے اس کے متعلق حضرت میاں صاحب مرحوم دہلوی لیخی شخ میں الکل حضرت سید نذیر حسین صاحب مرحوم سے دریافت کیا تو آپ نے جواب میں کما کہ ہم ایسے مخص کو جوائمہ دین کے حق میں بے ادبی کرے چھوٹارافضی جانتے ہیں۔ علاوہ بریں میاں صاحب مرحوم معیارالحق میں حضرت امام صاحب کاذکر ان الفاظ میں کرتے ہیں اما منا و سبدنا ابو حنیفة مرحوم معیارالحق میں حضرت امام صاحب العفو و العفران (۲) نیز فرماتے ہیں کہ مجتد ہو تااور تنبع سنت اور مقی اور پر ہیزگار ہو تاکا فی ہے ان کے فضائل میں اور آب کر یہ ان اکرمکم عند اللہ انفکہ ذیت بخش مراتب ان کے لئے ہے "(ص ۵)

# فرقه معتزله

معتزلوں نے اپنے لئے "اہل العدل والتوحید "کانام تجویز کیا-اس لئے کہ ان کے نزدیک خداتعالی پر واجب ہے کہ مطبع کو تواب دے اور عاصی کو اگر وہ بغیر تو ہہ کے مر گیا ہو عذاب کرے ورنہ اس کا "عدل" قائم نہیں رہے گا- نیز اس لئے کہ ان کے نزدیک بھی جہمیہ کی طرح صفات باری کا مفہوم "مفہوم ذات" پر کوئی زائد امر نہیں ہے - بلکہ اس کی صفات عین اس کی ذات ہیں -ورنہ تعدد قد مالازم آئے گااور "توحید" قائم نہیں رہے گی - (اعاذ نااللہ منہ)

حل اشكال: - كو ظاہر ميں يہ برى باريك بني ہے - كيكن حقيقت ميں انهوں نے اس میں نمایاں ٹھوکر کھائی ہے۔ کیونکہ جب کہا گیا کہ فلاں امرِ ذات برحق پر واجب ہے۔ تو کوئی اس کاواجب کرنے والا بھی چاہئے پس آگر واجب کرنے والا کوئی غیر ب تو یہ بالبداہت باطل ہے کیونکہ خدا پر کوئی حاکم نہیں اور اگر خود خداتعالی واجب کرنے والا ہے تواس کی صورت ہی ہے کہ بعض امور میں اس نے دعدہ کیا ہے کہ میں ایسااییا کروں گا-اور وعدہ کرنایانہ کرنا خدا کے اختیار میں تھا- کسی کے اجبار ایجاب ہے وعدہ نہیں کیا۔ پس اس کے یہ معنی ہوئے کہ اس نے کوئی امر خود اپنے اختیار ہے اپنے اویر لازم کرلیاہے - جزاوسز انجی اس باب ہے ہیں -ورنہ بندوں کی طرف ہے یانفس اعمال کی وجہ ہے ایجاب کی کوئی وجہ نہیں - کیونکہ ہماری ساری طاعتیں اس کی نعمتوں کے شکریہ میں ہیں۔لہذااجرے مابعد لینے کا کوئی حق نہیں اس کے ساتھ یہ بھی یاد رہے کہ مطیع کو ثواب دینے میں توابقائے وعدہ ایک امر محدود ہے اور اس کی خلاف ور زی ایک عیب ہے جس سے شان و ذات خداو ندی پاک ہے لیکن عاصی کو عذاب کر نا لازم نہیں (اگرچہ واقع میں ہمی ہو گاکہ عذاب کرے گا) کیونکہ عدل کے خلاف ظلم ہے اور ظلم کسی دوسرے کے حق میں بغیر اجازت اس کی تصرف کرنے کو کہتے ہیں اور خدا تعالی کا

ا پی مخلو قات میں جس طرح کہ وہ جاہے تصرف کرناتصرف بے جانہیں ہے اس کئے گندگار کی ⊟خلاف عدل نہیں ہے بلکہ مغفرت ورحمت میں خوبیو حسن زیادہ ہے ور عفو لذتیست کہ در انتقام نیست

پس ڈرانے اور ڈائٹنے کی وجہ سے اللہ تعالیٰ مغفرت سے مسلوب الانختیار نہیں ہو جاتا اسی اختیار کے سمجھانے کے لئے فرمایا فیغفر لمن بیشاء و یعذب من بیشاء (بقو پ سو)" یعنی جے چاہے گا بور جے چاہے گا عذاب کرے گا۔"بال اس کا وعدہ ہے کہ میں ایمان اور اعمال صالحہ پر نیک جزادول گا۔"اور اس نے ڈرایا بھی ہے کہ گفر و شرک اور بداعمانی پر عذاب کرول گا۔اور مسلم (فرمانبردار) اور مجرم (نافرمان) کا حشر ایک نہ کرول گا۔"اس قتم کی جتنی آیات واحادیث بیں۔سب میں اعلان قانون ہے اور اس کے اختیار اور قانون دو الگ الگ مفہوم بیں۔ بلکہ یول سمجھئے کہ اس کا یہ بھی قانون اس کے اختیار اور قانون دو الگ الگ مفہوم بیں۔ بلکہ یول سمجھئے کہ اس کا یہ بھی قانون سے اختیار اس کا اس کا یہ بھی قانون ہے۔

(۲) باقی رہا صفات کا مسئلہ سواس کی نسبت ہم سابقہ فرقہ جمیہ کے ذکر میں کسی قدر وضاحت کے ساتھ بیان کر آئے ہیں کہ تعدد قدما۔ وہ منافی توحید ہے۔ جس میں ذوات متعددہ مانی جائیں مثلا آریہ کہ ان کے نزدیک ذات باری 'روح اور مادہ تیوں قدیم ہیں۔ اور ظاہر ہے کہ یہ تیوں ذاتی طور پر الگ الگ چیزیں ہیں اور عیسائی کہ باپ اور بیٹا اور روح القد س مینوں کو قدیم مانتے ہیں اور یہ بھی اپنی اپنی ذات میں ایک دوسر سے سے اور روح القد س مینوں کو قدیم مانتے ہیں اور یہ بھی اپنی اپنی ذات میں ایک دوسر سے سے الگ ہیں۔ لیکن صفات و ذات باری کا حال ایسا نہیں بلکہ ذات "واحد" ہے اور اس کی صفات موسات کمال" کئی ایک شفات و مربانی بھی ہے اور دوسر سے موقع پر اس میں ہو سمتی ہیں ایک ہی انسان میں شفقت و مربانی بھی ہے اور دوسر سے موقع پر اس میں غصہ و انقام بھی ہے۔

خلیفه مامون و مذہب اعتزال: - خلیفه مامون کو علوم یونان کے عربی تراجم کااز حد

ا خلیفه مامون کاعمد ۱۹۸ م سے ۱۹۸ م تک رہا۔

شوق تھا۔ چنانچہ اس نے اس امر کے لئے بھی ایک خاص محکمہ کھولا جس میں ہر ملت و غد ہب کے ماہرین فن کو مناسب خد متیں سپر د کیس اور ان کے و ظا نف و مشاہرے مقرر کئے اور جو انعامات و عطیات عطاہوتے تھے وہ اس پر علاوہ تھے۔

دربار خلافت میں علمی مجالس منعقد ہو تیں۔اور مذہبی مسائل پر آزادی سے گفتگو ہوتی۔ مبائل پر آزادی سے گفتگو ہوتی۔ مجالس مناظرہ کے سر خیل بوہذیل علاف اور ابراہیم نظام ہے۔ جو اہل اعتزال کے چیشوالور مقتدا تھے۔ابو ہذیل تو نظام کااستاد تھا۔اور نظام خود خلیفہ کا۔بس اب در بار خلافت میں ان کے اقتدار میں کیاکسر باتی رہ سکتی تھی۔خود خلیفہ بھی ان کے شیشے میں اتر آیا اور ند ہباعتزال ''شاہی ند ہب' ہوگیا۔

خلیفہ نے معترلوں کے بعض مخصوص مسائل جرو تشدد سے منوانے چاہئے اور اسپنے جانشین خلیفہ معتصم کو بھی اس کی وصیت کر گیا۔ جس سے علائے سنت سخت امتحان وا بتلا میں پڑے۔ چنانچہ امام اہل سنت حضرت امام احمد بن حنبل رحمة الله علیه کی ایڈاء وا بتلا اس زمانہ کی یادگارہے۔ جس کی وجہ یہ تھی کہ امام صاحب ممروح نے خلیفہ کی موافقت میں قرآن مجید کو مخلوق نہ کیا۔

جیرت: - فلیفہ مامون میں جہال بہت ہی قابل قدر 'مروماہ کی طرح درخشال خوبیان تھیں۔ وہال اس متاب میں ایک داغ بھی تھا۔ کہ جو بات اس کے ذہن میں بیٹے جاتی اے بجیر منوانے کی کوشش کرتا۔ لیکن یہ جبر و تحقی غیر ادبیان پر نہیں تھی۔ معتزلوں کی صحبت سے فلیفہ کے ذہن نشین ہو گیا۔ کہ قر آن مجید "مخلوق" ہے ۔ اس کی اشاعت کے لئے اسحاق بن ابر اہیم والی عراق کو لکھا کہ فقماء و محدثین کو جمع کرو۔ اور قر آن مجید کے متعلق ان سے سوال کرو۔ اگروہ اسے مخلوق کمیں تو چھوڑ دیں۔ ورنہ پا برنجیر میرے پاس بھیج دو۔ اس جبری تھم سے بڑے بڑے بڑے محدث بزرگ آزمائش میں بڑے میر میرے پاس بھیج دو۔ اس جبری تھم سے بڑے وار بعض نے پہلی ہی دھمکی سے بول ناخواستہ مان لیا۔ اور بعض نے پہلی ہی دھمکی سے بول ناخواستہ مان لیا۔ اور بعض نے محدث برد اشت کیا۔ کلام خداکو مخلوق نہ کیا۔ تعمد ھم

الله برحمة الواسعة

ہماری جیرت کی کوئی حد نہیں رہتی جب ہم ایک طرف تو یہ دیکھتے ہیں کہ مجوسیوں اور نصر انیوں کو تو نہ ہمی امور میں سال تک آزادی ہے کہ وہ کھلے دربار میں پاک اسلام پر نکتہ چینی کریں۔ اور خلیفہ حوصلہ و حکم سے برداشت کرے اور ان کے بہودہ اعتر اضات کا جواب دے۔ اور ان کے اجواب ہو جانے پر بھی ان کو اسلام لانے پر مجبور نہ کرے - اور نہ اعتر اض کرنے سے رو کے - اور دوسر ی طرف یہ دیکھتے ہیں کہ بڑے برٹ محافظین سنت اور ائم کہ حدیث پر اس قدر تنگی ہے کہ ایسے مسئلہ میں جو سلف امت میں معرض بحث میں نہیں آیا۔ تو اگر وہ محض اس میں دینداری اور تقوی کے امت میں معرض بحث میں نہیں آیا۔ تو اگر وہ محض اس میں دینداری اور تقوی کے خیال سے خیال سے خیال سے خیال سے خیال میں ہوتے تو ان کی ہے عربی و ہے حرمتی اور ایڈ او تکلیف خیال سے خیال سے خیال میں رکھی جاتی ۔

مکش بہ تنفی ستم والهان سنت را تکردہ اند بجز پاس حق گنا ہے دگر

اگریہ سلوک کسی زودرنج' متلون مزاج ' کم علم ' کم فنم مخف سے سر زد ہوا ہوتا تو ہم کو کوئی تعجب نہ ہو تا- کیونکہ جبر واستبداد کے ایسے واقعات حکومت کی طرف سے عموماً ہوتے رہتے ہیں لیکن خلیفہ مامون ایسے حلیم و بر دبار' متین و باو قار' فنیم و علمدار مخض سے ایبانہیں ہونا چاہئے تھا۔۔

غرض معتزلوں کو دربار خلافت میں رسائی 'شاہی قدرافزائی اوراس پر مزیدیہ کہ خود خلیفہ کی حمایت بلکہ ہم نوائی کے سبب بھجوائے "ہر عیب کہ سلطاں بہ پیند و ہنرست"بہت فروغ ہوا-

امور فد کورہ بالا کے علاوہ ایک اور سبب بھی تھا۔ جس نے معتزلوں کو خلیفہ کے بہت قریب کردیا۔وہ بیا کہ خلیفہ مامون ہمتابعت شیعیت حضرت علی مرتضلی (رضی الله تعالیٰ عنہ ورضاہ) کو صحابہ میں سب سے افضل جانتا تھا۔اور معتزلہ کا بھی بی فد جب ہے۔(دیباچہ نج البلاغة)

علم کلام :- خیر مذکورہ بالا امور تو مسلمانوں کے آپس کے تھے ہیرونی (غیر نداہب کے )حملوں اور اعتراضوں کے مقابلہ کے لئے عقلی اصول کی بنایر خلیفہ مامون کے دادا خلیفہ مہدی کے تعم ہے رد ملحدین و منکرین میں کئی ایک کتابیں لکھی گئیں-جس ہے ایک مستقل فن کی بنیاد بڑگئی تھی۔ لیکن سیحیل و با قاعدہ تدوین اسی زمانہ میں بینی خلیفہ مامون کے عہد میں ہوئی اور اس کا نام علم کلام ہوا۔ کیونکہ اس وقت اس کے مباخث میں زیادہ مشہور مسلم کلام باری تعالیٰ کا تفا- چونکد اس فن کے لکھنے والے "معتزله" محے اور اس کے مسائل کی تحقیق بھی ان ہی کے اصول پر تھی - جن ہے امکہ حدیث کو سخت نفرت تھی۔اور جس کے سبب ہے وہ سخت سے سخت تکالیف کے تختہ مثق بنائے گئے تھے۔اس لئے ائمہ سنت نے اس فن کو قبول نہ کیا اور ان کتابوں کا مطالعه اور درس و تدریس جائزنه جاتالهام شافتیٌ اور امام احمد بن حنبلٌ وغیرها ایمَه سنت سے علم کلام کی ندمت میں جو پچھ منفول ہے وہ اس علم کلام کی نسبت ہے۔جوان کے وقت میں انہی معتزلہ نے لکھا تھا بیٹک اس میں بہت ہے ایسے مسائل تھے جویا تو جماعت صحابہ وخیار تابعینؓ کے برخلاف تھے۔یالیام سلف میں ان کے متعلق کوئی بحث نہ چھڑی اور ان کا زمانہ امن ہے گذر گیا تو متاخرین (تبع تابعین )اور "محدثین "نے بھی اس بے امنی کے وقت میں ان میں بے ضرورت بحث و کرید کر کے نئے اختلا فات بید ا كرنے نه چاہے - چنانچه سيد عبدالقادر جيلاني مخنينة الطالبين ميں فرماتے ہيں -وانما كفر القائل بخلق القران وبدع الاخر لان مذهبه رحمه الله على ان القران اذا لم ينطق بشئي ولا يروى في السنة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم شئى وانقرض عصر الصحابة ولم ينقل احد منهم قولا فالقول فيه بدعة وحدث

" لین امام احد نے قائل خلق قر آن کو کافر اور دوسرے کو بدعتی اس لئے کما کہ آپ کا ند جب اس بات پر بنی ہے کہ جب قران شریف میں (اس بارے

له نینهٔ مترجم فارسی ترجمه مولانا عبدالحکیم سیالکوئی متوفی ک<u>ریزا</u>ه -

میں) کچھ مصرح نہیں اور علم حدیث میں رسول اللہ ﷺ سے کچھ مروی نہیں-اور صحابہ کازمانہ بھی اس طرح گذر گیا کہ ان میں سے بھی کس نے پچھ بھی نقل نہیں کیا تواس بارے میں کوئی بات کہنا بدعت ہے اور وین میں نئی بات نکالناہے-"

تبصره برعلم كلام : حضرت مولاناروم صاحب فرماتے بيں م چند خوانی حکمت يونانيان حکمت ايمانيان راہم بخوال

صحابہ و تابعین کے زمانہ میں مسلمانوں کی علمی و عملی جدد جہد شریعت مطهر ہ کی اشاعت و ترویج اور تعلیم و تغیل پر بس رہی جس میں ان کی دین و دنیا کی بہودی و سعادت تھی-

منائع وعلوم عقلیدنہ تو عرب میں تھے اور نہ ان کو ان کی ضرورت بڑی - پھر آہتہ آہتہ جول جول تدن میں ترتی ہوتی گئی اور فتح ممالک کی وجہ سے غیر قوموں سے اختلاط وامتزاج ہوتا گیا - طبعیتیں اس طرف ماکل ہوتی گئیں - جس کا بیجہ یہ ہوا کہ مسلمان ان علوم عقلید میں بھی کامل اور پورے ماہر ہوگئے - کئی مسائل میں یونانیوں سے بر بنائے دلیل اختلاف کیا - اور کئی ایک جدید تحقیقات اضافہ کیں - اور کئی ایک علوم کو ان کی ابتدائی حالت سے کمال تک پنچادیا - اور ایسے علاء حکمائے اسلام یا متعلمین کہا ہے - کی ابتدائی حالت سے کمال تک پنچادیا - اور ایسے علاء حکمائے اسلام یا متعلمین کہا ہے - جنہوں نے علوم عقلید کے روسے عقائد اسلام کے متعلق کتابیں تصنیف کیں فحز اھے اللہ عنا حیر الحزاء -

# ابل سنت وابل حديث

جن فرقوں کا ذکر اوپر آچکا ہے۔ ان کے اختلاف کی بنا نہ ہی روایات پر نہ تھی۔
بلکہ وساوس و شہمات پر تھی۔ جو قرآن مجید میں اپنی رائے وقیاس کو داخل کرنے سے
پیدا ہوتے تھے۔ اور وہ لوگ ان کو عقلی و علمی تحقیقات قرار دیتے تھے۔ اور ان کا حل ور د
بھی اسی طریق سے چاہتے تھے ان سب کے مقابلے میں ایک گروہ ایسا بھی تھا۔ جو سلف
امت صحابہ و خیار تابعین کی روش پر قائم تھا۔ بید لوگ عبادات و معاملات کی طرح
عقائد میں بھی اسی طرز قدیم بعنی اتباع نصوص پر جے رہے اور ان سے سر مونہ سر کے
عقائد میں بھی اسی طرز قدیم بعنی اتباع نصوص پر جے رہے اور ان سے سر مونہ سر کے
قران شریف اور سیر سے نبوی کو کافی جان کر انہی پر قناعت کی۔ اس جماعت کے متعلق
قران شریف اور سیر سے نبوی کو کافی جان کر انہی پر قناعت کی۔ اس جماعت کے متعلق
کر ان شریف اور سیر سے نبوی کو کافی جان کر انہی پر قناعت کی۔ اس جماعت کے متعلق
رب گاجو حق پر قائم رہ کر مقابلہ کر تارہ گا۔ اور قیامت تک غالب رہے گا۔ (بخاری و

دوسرے فرقوں کے ذکر میں آپ سمجھ گئے ہوں گے کہ یا توان کا نام بانی فرقہ
کے نام پر پڑایا چند مخصوص مسائل میں دوسروں سے مختلف ہونے کہ وجہ سے پڑا۔یا
ملکی فتنوں اور تنازعات کے سبب الگ الگ جماعتیں بنیں ۔اور پھر فد ہما بھی الگ الگ ہو
گئے۔ لیکن یہ جماعت جس کاذکر ہم اب کرنے گئے ہیں۔ان اسباب میں سے کسی سبب
سے بھی پیدا نہیں ہوئی۔ بلکہ یہ وہی لوگ تھے جن کے عقائد واعمال توارث و تعامل
سے صدر اول سے ان اختلافات کے وقت تک برابر ایک ہی نہج پر چلے آئے۔ چو نکہ
انہوں نے طریق متوارث سے افتر اق کر کے کوئی نیا فرقہ نہیں بنایا۔اس لئے ہم ان کو موجود تھی لہذا ان کی نبیت سے ہم ان کو بھی ایک فرقہ نہ کہیں تو بجا ہے لیکن چو نکہ دوسر سے فرقوں کے مقابلے میں یہ بھی ایک جماعت
موجود تھی لہذا ان کی نبیت سے ہم ان کو بھی ایک فرقہ شار کرتے ہیں۔

چونکہ ان کی روش سنت نبوی کاور سیرت صحابہؓ کی پابند بھی -اس لئے ان کا نام اہل صدیث یا اہل استنت والجماعت ہوا-اس لفظ کا استعال اختلاف و فتنہ کے وقت ہی ہے شروع ہو گیا تھا- چنانچہ امام مسلم اپنی صحیح کے مقدمہ میں امام محمد بن سیرینؓ تاہمی سے باساد خود روایت کرتے ہیں-

لم يكونوا يسئلون عن الاسناد فلما وقعت الفتنة قالوا سموا لنا رجالكم فينظر الى اهل السنة فيوخذ حديثهم وينظر الى اهل البدع فلا يوخذ حديثهم!

(پہلے) اساد کی نسبت سوال نہیں ہو تا تھا۔ لیکن جب فتنہ برپا ہو گیا تو سوال ہوئے گاکہ ہمیں اپنے راویوں کی شخصیت بتاؤ تا کہ اہل سنت کی تمیز کر کے ان کی روایت کر دہ حدیث لے لی جائے اور اہل بدعت کو بھی دیکھ کر ان کی بیان کر دہ حدیث نہ لی جائے۔

امام محمد بن سیرین تابعی ہیں۔ حضرت عثانؓ کے عمد میں ۳۳ھ میں پیدا ہوئے۔ اور ۱۱۰ھ میں ستتر سال کی عمر میں بصرہ میں فوت ہوئے آپ کا بیہ قول اصل میں روایت ہی ہے کہ ان میں روایت ہی ہے کہ ان کے زمانے سے بیشتر لفظ اہل سنت رائج ہو چکا تھا اور اہل سنت اور اہل بدعت کی تمیز مجھی ہو چکی تھی۔

تنبیہ: - اس حوالے ہے یہ بھی معلوم ہو سکتا ہے کہ اہل سنت کا معزز لقب اہل بدعت کے مقابلہ میں تجویز ہوا تھا۔ پس کوئی اہل بدعت بدعت کرتے ہوئے اس لقب کا حقد ار نہیں ہو سکتا - فافھہ

اشعری<sub>ہ :</sub> - اہل سنت ایک فرقہ اور اس کے مقابلے میں اس قدر فرقے پیدا ہوتے گئے اور ابھی بس نہیں ہو گئی تھی سب کی بنا عقلی شبہات پر تھی-اور اہل سنت ہیں کہ ان علوم کی طرف کان نہیں دھرتے-ائمہ اہل سنت یعنی امام مالک اور امام احد ّ

له تمقدمه صحیح مسلم مطبوعه مطبع انصاری دیلی ص ۱۱-

صفات بی سے مقر ہو گئے- اور ذات بحت کے قامل ہوئے- اور جسمہ نے اتبات صفات میں ابیاطریق اختیار کیا کہ خدائے بے چون کو بھی ایک جسم بنادیا-اور اس کے لئے اعضاء حقیقی تجویز کئے اعاذنا الله منهما-

امام اشعری نے کہا کہ صفات تو ثابت ہیں۔ لیکن ان کی کیفیت معلوم نہیں جس طرح کہ اس کی ذات کی حقیقت و کنہ معلوم نہیں لاھو و لا غبرہ کا حاصل ہی ہے۔ مرح کہ اس کی ذات کی حقیقت و کنہ معلوم نہیں لاھو و لا غبرہ کا حاصل ہی ہے۔ بتقاضائے وقت اور بحکم ضرورت اہل سنت نے ایسے شخص کو غنیمت جانا۔ چنانچہ

آپ کی تصانیف مقبول عام ہو گئیں-اور آپ کے شاگر دو فیضیاب سینئڑوں ہزاروں تک پہنچ گئے-جن میں ہے بعض عظیم الشان ائمہ فن ہوئے-

نگ پی گئے۔ بن میں ہے ہمل سیم الشان ائمہ من ہوئے۔ اشعری طریق کی بنیاد بھی نصوص پر ہے۔ چنانچہ خود خواجہ ابوالحن اشعریؓ نے

ا بیٰ ایک تصنیف "کتاب الا بانه" میں بتقریح فرمایا ہے۔ کہ ہم خدائے تعالیٰ عزوجل

ل الم اشعري و<u>يما هي</u>م بمقام بصره پيدا ہوئے اور <del>مسام</del> هيم بمقام بغداد فوت ہوئے-

ال يكتاب حيور آباديس چھي كلي--

کی کتاب اور نی ﷺ کی سنت ہے - اور نیز اس سے جو صحابہ کرام ؓ و تابعین عظام اور اسکہ صدیث سے مروی ہے تمسک کرتے ہیں - اور جو پچھ امام احمد بن حنبل ؓ نے کہا ہے ہم اس کے قائل ہیں اور جو پچھ اس کے خلاف ہے ہم اس کے خلاف ہیں -

نيز شخ الاسلام حفرت الم تمير " المعلل والتقل " مين فرمات بي -وكان الاشعرى وائمة اصحابه يقولون انهم يحتجون بالعقل لما عرف ثبوته بالسمع فالشرع هو الذي يعتمد عليه في اصول الدين والعقل عاضدله معاون لي

''لهام اشعری اور ان کے شاگر دجو ائمہ فن ہوئے وہ کما کرتے تھے کہ ہم عقل سے ان امورکی دلیل پکڑتے ہیں جن کا ثبوت شریعت کی طرف سے روایت کے روسے معلوم ہو چکا ہو۔ پس اصول دین میں صرف شرع ہی پر اعتماد ہو سکتاہے اور عقل تواس کی معادن ویددگارہے۔''

پراس طریق کو بھی اہلست ہی کے دائرے میں ایک بدامسلک قرار دیا گیا۔
جس سے اشعری طریق کی بنیاد بڑگئ ۔ لیکن چو نکہ طریق بیان عقلی تھا۔اس لئے بعض جگہ تمہید مقدمات یا فیم نصوص میں روش محدثین سے قدر سے اختلاف ہو گیا۔ کیونکہ امام اشعری فن حدیث میں پورے ماہر نہیں ہے۔ چنانچہ شخ الاسلام فرماتے ہیں۔ وهذا صمامد ح به الاشعری فانه بین من فضائح المعتزلة وتناقض اقوالهم فسادها مالم یبینه غیره لانه کان منهم و کان درس الکلام علی ابی علی المجبائی اربعین سنة و کان ذکیا ثم انه رجع عنهم وصنف فی الرد علیهم و نصر فی الصفات طریقة ابن کلاب لانها اقرب الی الحق والسنة من قولهم ولم یعرف غیرها فانه لم یکن خبیرا بالسنة والحدیث واقوال الصحابة و التابعین وغیرهم علی خبیرا بالسنة والحدیث واقوال الصحابة و التابعین وغیرهم

المستقاب العقل بهامش المنهاج جلد دوم ص ٧-

۲ - منهاج السنة جلد سوم ص ا ۷ -

" یہ بات ان باتوں میں ہے ہے جن کی وجہ سے امام اشعریؓ قابل مدح ہیں کیونکہ اس نے معتزلہ کے فضائح اوران کے اقوال کے تناقض و نسادات ایسے بیان کئے ہیں کہ سمی ویگر نے نہیں کئے - کی کھک وہ خود بھی انہیں میں کا تھا-اور جالیس سال تک ابوعلی جبائی (رئیس المعتزلد) سے علم کلام حاصل کرتار ہا تھا-اور بہت ذہین تھا- بھران کے مذہب ہے تائب ہو گیااوران کے رد میں تصنیف کرنے نگا-اوراس نے صفات اللی میں ابن کلاب کے طریق کی تائید گی- کیو نکہ یہ طریق معتزلوں کی نسبت حق اور سنت کے زیادہ قریب تھا-اور لهام اشعری اس کے سوالور علم کا عالم نہیں تھا۔ کیو نکہ وہ سنت رسول اللہ ﷺ اورا قوال صحابہ رضی اللہ عنہم اور تا بعین وغیرهم کے علم میں ماہر نہیں تھا۔'' اگر چہ امام اشعریٌ امام احمدٌ کے بیان کر دہ عقائد کی موافقت میں تمہید مقد مات اور صورت مسائل میں معتزلوں کے سخت مخالف ہو گئے تھے۔ لیکن پھر بھی معتزلوں میں رہ کر علوم عقلید میں بہت می عمر گذار نے اور علم حدیث میں کافی ماہر نہ ہونے کے سب ان میں کچھ نہ کچھ اعتز الی اثر باتی رہ گیا تھا۔ جس کی وجہ سے امام احمد کی پوری مطابقت نہ رہ سکی- چنانچہ شخ الاسلام" منهاج "میں ایک مسلہ کے طعمن میں فرماتے ہیں۔ وهذا من الكلام الذي بقي على الاشعرى من بقايا كلام المعتزلة فانه خالف المعتزلة لما رجع عن مذهبهم في اموالهم التي اشتهر وافيها بمخالفة اهل السنة كاثبات الصفات و الرؤيته وان القران غير مخلوق واثبات القدر وغير ذلك من مقالات اهل سنة

غیر مخلوق واثبات القدر وغیر ذلك من مقالات اهل سنة والحدیث وذكر فی كتاب الابانة انه یقول بما ذكره من اهل السنة والحدیث وذكر فی الابانه انه یأتم بقول الامام احمد لله "اوربیاس كلام پس سے جوامام اشعری بیس معتزلوں كے كلام بیس سے رہ گیا۔ كونكہ جب اس نے معتزلوں كے ذہب سے رجوع كیا۔ توان كے انبی

ل منهاج السنة جلد سوم ص ٢٠٥-

اصول میں اختلاف کیا جو اہل سنت کی مخالفت میں مشہور تھے مثلاً صفات و رویت کا اثبات اور بیہ کہ قرآن غیر مخلوق ہے۔ اور اثبات نقد پر وغیرہ وغیرہ احوال اہل سنت و حدیث کے مسائل ہیں۔ اور اس نے کتاب المقالات میں ذکر کیا کہ میں وہی کہتا ہوں جو سنت اور حدیث والوں نے کہاہے۔ اور اس نے کتاب الابانہ میں ذکر کیا کہ ایس امام احد (بن صنبل) کے قول کی پیروی کرتا ہوں۔"

پھراس کے چند سطر بعد فرماتے ہیں-

"وان هذه بقيت عليه من كلاب المعتزلة"

" پیر مسئله امام اشعریٌ میں معتزلوں کا بقیه ره گیاتھا-"

الم م اشعریؒ کی وجہ ہے علم کلام نے اہل سنت کے ہاں بھی قبولیت پائی- تو آپ کے شاگر دول اور بھر ان کے شاگر دول اور ان کے بعد کے لوگوں میں ہے بھی بڑے بڑے ائم نے ائم من بیدا ہوئے – جن کے زور قلم اور قوت استد لال سے اشعری طریق نے خوب رونق پائی - اور معتز لوں کا زور ٹوٹ گیا- مثلاً ابو سل صعلو کی ابو بکر قفال 'ابو زید مروزی 'ابو بکر باقلانی استاد ابو انتخی اسفر ائنی 'ابو بکر بن فورک 'امام الحر مین (امام غزائی کے استاد) جن کا فتوی عراق سے عرب تک بلا مز احمت چانا تھا- خود امام ججتہ الاسلام اور پھر امام فخر الدین رازیؒ جیسے مشہور عالم شکلمین اہل سنت-

اس کے علاوہ بعض سلاطین بھی اسی روش کے ہوئے۔ توانہوں نے زمانہ سابق کے مفاسد دور کرنے کے لئے اپنے زور حکومت سے بھی اسی طریق کی اشاعت کی۔ چنانچہ جب سلطان صلاح الدین ایو کی گفتان جیت المقدس نے مصر پر تسلط کیا۔ تواس

پہا چہ بعب مصل صفاح الدین اسلام کا وہ نامور اور قابل فخر بہاور ہے جس نے فرگستان کی بزی بری سلطنوں میں الجان صلاح الدین اسلام کا وہ نامور اور قابل فخر بہاور ہے جس نے فرگستان کی بزی بری سلطنوں میں الجان کی جارے عاملہ الله ہر حمد اللو اسعة - خاکسار نے شعبان اس اللہ مطابق اگست الواقع میں سفر حج کے همن میں جب مصر حیفا کیا و مشاور میت المقدس کا بھی سفر کیا تو نماز جعد معجد اقصی ایوبی میں پڑھی تھی - محر اب منبر پر سلطان مرحوم کے نام کا کتبہ پڑھ کرجو کیفیت حاصل ہوئی تھی - وہ آج اخیر میں او میں بھی یادے والحمد نلد -

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

وقت وہاں عبید بین کی حکومت کے زور سے ند بہب شیعہ بہت زور پر تھا-انہوں نے اہل سنت کو گونا گوں مظالم کا تختہ مشق بنا بنا کر ان کے ند بہب کو سخت ضعیف کر دیا تھاسلطان صلاح الدین نمایت و بندار تھے- فروع میں شافعی اور اصول میں اشعری طریق بر تربیت پائی تھی-مصر کی حکومت ہاتھ لیتے ہی ند بہب شافعی اور طریق اشعری کی بر تربیت پائی تھی- مصر کی حکومت ہاتھ لیتے ہی ند بہب شافعی اور طریق اشعری کی بروت جھر وی کے سب عمدے شوافع اور اشعریہ ہی بروت جھر اور اشعریہ ہی کے سپرد کئے گئے - طریق اشعری آگے ہی زیادہ تر شوافع ہی میں رائج ہوا تھا- سلطان کے سپرد کئے گئے - اور مصر 'شام' کے اس رویہ سے شافعیت و اشعریت آپس میں لازم و طروم ہو گئے - اور مصر 'شام' ارض تجاز' بمن اور بلاد مغرب میں ہر جگہ شافعیوں اشعریوں ہی کا پھر برالہ ان لگا-

ای طرح ابو عبداللہ محمہ بن تو مرث مغربی نے جب عراقی کاسفر کیا توانام غزائی رحمتہ اللہ علیہ کی صحبت میں رہ کراشعری طریق سیکھااور اپنے دیار میں واپس جاکرای طریق کو جاری کیا۔ جب محمہ بن تو مرث فوت ہو گیااور عبدالمومن بن علی قیسی اس کا خلیفہ ہوا۔ اور اس نے بلاد مغرب میں قبضہ پاکر تسلط حاصل کیا۔ تو "امیر المومنین "کا لقب اختیار کر کے اشعری طریق کو برور شائع کیا۔ اور جس کسی نے اس سے انکار کیا۔ اس کی گردن اڑا دی۔ کیونکہ محمد بن تو مرث ان کے نزدیک امام معصوم اور مہدی موعود کی سے جاتے تھے۔ بلاد مغرب میں حکومت موحدین سے انہی کی حکومت مراد ہے۔

سلطان صلاح الدین مرحوم کے بعد تخت مصر پر اور بلاد مغرب میں عبدالمومن کے بعد تخت مصر پر اور بلاد مغرب میں عبدالمومن کے بعد ان کی اولاد میں سے جو جو جانشین ہوئے۔ وہ بھی انہی کے نقش قدم پر پلے۔اور سوائے اشعریوں کے کسی کا قدم نہ جمنے دیا۔اور یہ امر اشعری طریق کی عام اشاعت کا ایک سبب ہوا۔

لل اسعمدے کے امیدوار کن ایک تریع ہوتے رہے ہیں - چنانچہ ہماراملک بھی اس تتم کے لوگول سے خالی نہیں رہایہ فرق کہ مغربی امیدواروں کے بازوؤں میں پچھ توت بھی تتی - جس سے ان کو پچھ سیاست بھی حاصل ہو گئی-اور ہمارے ملک کے امیدوار نواب بے ملک تتھے - کہ کفاراغیار کے سامنے جبہ سائی کرتے رہے اور '' حضور کا اقبال و دولت ترتی پر رہے'' کی دعائیں کرتے اور منت و خوشامہ کی ناک رگڑتے اور دانت تھساتے مرگئے - خصر اللہ نبا و الا بحرة ذلك ہو المخصران المہین۔

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ماتریدید :- خواجہ ابوالحن اشعری کے زمانہ ہی میں بمقام ماتریدید جوسمر قد کا ایک محلّہ یااس کے متصل ایک موضع تفا- امام ابو منصول محمد بن محمود ہوئے - یہ دو واسطول سے قاضی ابویوسف اور امام محمد کے شاگر دیتھ - انہول نے قاضی ابویکر احمد جوز جانی سے علم فقد سیکھا تھا - جنہول نے ابو سلیمان جوز جانی سے پڑھا تھا - اور انہول نے امام محمد ہے۔

ایام ابو منصور ماتریدی نے بھی خواجہ ابوالحن اشعری کی طرح معتزلہ 'قرامطہ اور روافض کے رد میں کئی ایک کتابیں تکھیں۔ عقائد کی بنا نصوص ہی پر کھی لیکن طریق بیان اور صورت استدلال عقلی میں بعض مسائل میں خواجہ اشعری سے اختلاف کیا۔ لئذ اان کا طریق الگ قرار پایا۔ اور "ماتریدی "کے نام سے موسوم ہوا۔ چونکہ یہ خود حنفی شخے۔ اور قاضی ابویوسف کے قاضی القضاۃ اور لہام محمد کے قاضی ہونے کے سبب بلاد خراساں میں حنفی نہ ہب کی عام اشاعت ہو چکی تھی۔ اس لئے لہام ماتریدی کا مسلک خراساں میں حفوں ہی نے اختیار کیا۔ پس اشعری اور ماتریدی ہر دو مسلک شوافع اور احناف میں بالتر تیب مخصوص سمجھے گئے چنانچہ علامہ عز الدین ابن اثیر جزری " تاریخ کا مل "میں واقعات ۲۲ میں عاصی ابوالحدین بن ابی جعفر سمنانی کی و فات کے بیان میں لکھتے ہیں۔

و کان هو وابوه من الغالین فی مذهب الاشعوی و لابیه فیه تصانیف کثیرة و هذا مما یستطرف ان یکون حنفی اشعری می نمایت "قاضی ابو حین اوران کاباپ (ابو جعفر) دونول طریق اشعری میں نمایت غلو کرتے تھے - اور الن کے باپ (ابو جعفر) کی اس بارے میں بست ی تصانیف میں اوریہ تجب کی بات ہے کہ کوئی حنفی بھی اشعری ہو۔ "
ما تریری و اشعری همه خوب لیك طور سلف بود موغوب

لہ امام ابو منصور ماتریدی ۳۵ ساھ میں امام اشعری سے تین سال بعد نوت ہوئے رحم سماللہ -تل تاریخ کامل جلد ۲ م ۳۲ -

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

حنابلہ یاالل حدیث :-ان ہر دو نبر د آزہا جماعتوں کے مقابلے میں ایسے لوگ تھی چلے آئے۔ جنہوں نے اس نے علم کلام میں بھی ای طرح حصہ نہ لیا۔ جس طرح کہ انہوں نے معتزلوں کے علم کلام میں نہ لیا تھا- بلکہ نہایت سیدھے سادے طریق پر جس طرح کہ فروع مین بغیر کسی خاص شخص کی تقلید کے صرف کتاب اللہ اور سنت رسول الله ﷺ کی تابعداری اور جماعت صحابہؓ کے طریق عمل کو اپناہ ستورالعمل بنایا تھا۔(جبیہا کہ انشاءائلہ ؟ ئندہ فصل ہے ظاہرِ ہوگا)ای طرح عقائدواصول میں بھی روایات صیحہ کی بناء پر قر آن و حدیث کے بیان اور جماعت صحابہ کے مسلمات پر قائم رہے۔ تاکہ جس طرح فروع و مملیات کا سلسلہ بطریق تعامل آ مخضرت میکا ٹی پر جامنتھی ہو تا ہے-ای طرح اصول و عقائد کا تاریخی سلسلہ بھی بطریق توارث خدا کے پاک ر سول اور آپ کی مقد س جماعت تک پہنچا ہوا ہے۔ یہ ''محدثین''کا گروہ تھا۔ اور ان کے سر خیل (امام اشعری وامام ماڑیدی ہے ہت پیشتر )امام احمد بن محمد بن حنبل تھے۔ جنہوں نے فتنہ مسکلہ کلام کے وفت ایک رسالہ عقائد سلف میں لکھا-اور اے علم کلام کی اسپا پھیوں اور وہمی تھینچ تان ہے بالکل صاف رکھااس طریق کا نام حنبل پڑ گیا-اس برسالہ کاشروع اس طرح ہے۔

وهذا مذهب اهل العلم واصحاب الاثر اهل السنة آلمتمسكين بعروتها المعروفين بها المقتدى بهم فيها من لدن اصحاب النبي صلى الله عليه وسلم الى يومنا هذا واد ركت من علماء الحجاز و الشام و غير هم عليها —

ا حنبل امام احمد مرحوم كے دادامر حوم كانام تھا-لبذالوگ آپ كو آپ كے داداكى نبست ہے ہيمى كارتے تھے۔ جس طرح كه آخضرت بيا كا كارتے تھے۔ جس طرح كه آخضرت بيا كا كو آپ كے جد امجد كى طرف منسوب كر كے ابن عبدالمطلب بيمى كتے تھے۔ اور خود آپ بيمى اس طرح كماكرتے تھے۔ چنانچے غزوہ حنين ميں آپ كابيد الزمشہورے -

انا ابن عبدالمطلب

یہ باتیں اہل علم اور اہل حدیث کے مذھب کی ہیں جو اہل سنت ہیں (اور) سنت کے کڑے کو و ستاویز بنانے والے ہیں -اس سے ان کی پہچان ہے (اور) وہ آپس میں پیشواہیں نبی ﷺ کے اصحابول کے زمانے سے ہمارے اس زمانے تک اور یہ وہ باتیں ہیں جن پر میں نے علماء حجازوشام اور ان کے سواد یگروں کو پایا ہے -

اورا ختیام رساله ان الفاظ برہے-

ويرحم الله عبدا قال الحق واتبع الاثر وتمسك بالسنة انتهى والحمد لله وحده وصلى الله على نبينا محمد صلى الله عليه وسلم- (ص١١)

''اور رحم کرے اللہ اس بندے پر جو حق کے اور صدیث کی پیروی کرے اور سنت کے دستاویز بنائے اور سب تعریف خدائے واحد کے لئے خاص ہے اور اللہ تعالیٰ ہمارے نبی محمد (علیقہ) پر درود بیسیجے۔''

ان عبار توں سے صاف ظاہر ہے کہ امام صاحب ممدوح صرف ان عقائد کے دو قائل تھے۔جو صحابہ ہے مروی ہوں۔اس کی وجہ یہ ہے کہ دین اسلام کی تعلیم کے دو حصے ہیں۔ عقائد حقہ اور اعمال صالحہ -عقائد کا محل تو قلب ہے جس سے ان کی تصدیق کی جاتی ہے۔ اور زبان سے ان کا اظہار ہو تا ہے اور اعمال اعضاء سے بجالائے جاتے ہیں۔ اور دین اسلام اس کا نام ہے اور تمام انبیاء علیم السلام اس کی تعلیم کے لئے آئے ہیں۔

تشرتے: - چونکہ اسلام کے اس دوراخیر کاشر دع آنخضرت ملے ہے - جن
کے عمد کے فیض یاب اور تربیت یافتہ اصحاب النبی اور اصحاب رسول اللہ ( اللہ اسکے معزز لقب سے پکارے جاتے ہیں - اور آنخضرت ملے نے جمتہ الودائ کے موقعہ پر مجمع عام میں آسان کی طرف سر اٹھا کر دویا تین دفعہ کما تھا - اللهم هل بلغت - اللهم هل بلغت ( بخاری ) یعنی خداوند! میں (وہ وین جس کی تبلغ تونے میرے ذمے لازم کی مختی ) پنچا چکا - پہنچا چکا - پھر صحابہ سے خطاب کر کے فرمایا - الا لیبلغ الشاهد الغائب

منكم يعني من ركھو! جو حاضر ہيں وہ اپنے بغير حاضروں كو پہنچاديں)

اور صحابہ کی عام عادت پائی گئی ہے کہ جو پھے انہوں نے آنخضرت عظیہ سے سناتھایا آپ کو کرتے دیکھاتھا۔وہ اس کے بیان واظہار اور اس کی تبلیغ واشاعت یا قتہ او عمل میں ہر گز کو تابی نمیں کرتے تھے۔اس لئے انہوں نے آنخضرت کے ارشاد بالا کی بقیل میں اپنے شاگر دوں کو جن کو تابعین کہتے ہیں۔سار ادین جوں کا توں بہنچا دیا اور اس میں کسی طرح کی کی بیشی نہ ہونے دی۔ تابعین وا تباع تابعین میں ان اسلای روایات کے حافظ و صابط برے برے انمیہ فن ہوئے جن کی دیانت وو ثاقت اور وسعت علم اور قوت حافظ و صابط برے برے انمیہ فن ہوئے جن کی دیانت وو ثاقت اور وسعت علم اور قوت حافظ کا شہرہ نما ماسلامی ممالک میں تھیل گیا تھا۔ اور دور نزد یک کے تمام علم دوست حافظ کا شہرہ نما ماسلامی ممالک میں علمی و عملی قابلیت کا اقرار کر کے اپنی گرد نمیں ان کے سامنے اور دیند اراد گول نے ان کی علمی و عملی قابلیت کا قرار کر کے اپنی گرد نمیں ان کے سامنے جوکادیں تھیں۔مثال کہ معظمہ میں عطاء بن ابی رباح اور ان کے شاگر دامام مالک و غیرہ - اور شام میں امام اوزاعی و غیرہ -

اس لئے جو شخص کسی اعتقادیا عمل کو اسلامی اور آنخضرت کا تعلیم کردہ قرار دیناہو
اس پر لازم ہے کہ اس اعتقاد و عمل کی سند ایسے صبح طریق سے بیان کرے کہ اس کا
وجود زمانہ سلف میں بھی پایا جائے اور اس کا نام روایت ہے ورنہ اس اعتقاد و عمل کے
جدید و بدعت ہونے میں کیا کلام ؟ حدیث نبوی می عمل عملاً لیس علیه امر فا
فہورد (مشکوة) کی بناسی پر ہے۔

اہل سنت کے سوادیگر مذاہب ند کورہ بالا کے پیداہونے کی وجہ سے جامع ہی ہے کہ انہوں نے اس طریق وروش کو ملحوظ نہیں رکھاجس پر آنخصرت عظی جماعت صحابہ کو چھوڑ گئے تتے - بلکہ انہوں نے اپنی رائے وقیاس کو جس کی حقیقت اوہام وو ساوس اور شکوک و شہمات سے زیادہ نہیں - دین میں داخل کیا - حالا نکہ دین کی بنیاد وحی اللی پر ہے - نہ کہ انسانی رائے وقیاس پر - اوراسی لئے دین کو خدا کی طرف منسوب کیا جاتا ہے ور نہ رائے وقیاس کے لحاظ سے اسے خدا کی طرف نبیت کرنا بالکل ہے معنی ہے -

ازالہ وہم : اس موقع پر شاید کسی کو بیہ وہم گذرے کہ کیا پھر المحدیث کے

نزدیک شریعت ایک ایساامر ہے جس میں عقل کو مطلقاً پچھ بھی دخل نہیں ؟ تواس کا مختصر و قاطع جواب میہ ہے کہ شریعت توسر اسر تحکمت ہے۔ لیکن فہم شرع اور وضع و ایجاد شرع میں فرق ہے۔ جس کے ہم تک ایجاد شرع میں فرق ہے۔ شرع کی وضع و تقرر وحی ربانی ہے ہے۔ جس کے ہم تک پہنچنے کامدار سمع وروایت پرہے۔اور عقل اس کے فیم اور اس کے مطابق اعتقاد کرنے اور اس پر عمل کرنے کے لئے ہے۔ پس فیم کی تو تاکید و تر غیب ہے فافھہ چنانچہ اور اس پر عمل کرنے کے لئے ہے۔ پس فیم کی تو تاکید و تر غیب ہے فافھہ چنانچہ اور اس پر عمل کرنے کے لئے ہے۔ پس فیم کی تو تاکید و تر غیب ہے فافھہ چنانچہ

ام لهم شركتوا شرعوا لهم من الدين مالم ياذن به الله (شورى به) وقال ايضا كتاب انزلنه اليك مبارك ليدبروا ايته وليتذكر اولوالالباب (ص ب٢٣)

کیاان کے لئے شریک (اللہ) ہیں - جنہوں نے ان کے لئے دین میں وہ ہاتیں مقرر کر دی ہیں جن کی اجازت اللہ نے نہیں دی - نیز فرمایا (اسے پیغیر!) ہم نے یہ برکت والی کتاب نازل کی ہے - تاکہ یہ لوگ اس کی آیتوں میں سوچ کریں اور تاکہ مغزوالے لوگ (اس سے) نصیحت پکڑیں -

الغرض حنبلی طریق کی بنیاد نصوص قرآنید اور ارشادات نبوید اور آثار صحابہ پر الفرض حنبلی طریق کی بنیاد نصوص قرآنید اور ارشادات نبوید اور آثار صحابہ پر است کے امام احمد بن حنبل کی طرف منسوب ہونے کی وجہ یہ ہے کہ افتراق امت کے فتنے اور ہوائے نفسانی و بدعات کے شیوع کے وقت آپ نے الجسنت کے لئے عقا کدما تورہ یک جامحفوظ کر دیے تھے -اور انہی عقا کد پر ثابت قدم رہنے اور ابتااء امتحال مامونی و معتصمی میں استقامت رکھنے کی وجہ سے آپ اور بھی شہرہ آفاق ہو گئے اور امام اهل السند کے لقب سے پکارے جانے گئے توید طریق بھی آپ کی طرف منسوب کیا جانے لگا -ورنہ یہ طریق سب سے پہلا اور پرانا ہے اور آنخضرت نظی اور عمایہ کرام کے وقت کا ہے -اول اس وجہ سے کہ امام احمد امام اشعری اور امام ماتریدی

<sup>۔</sup> اس ابتلاء بعنی مسئلہ خلق قر آن کا اجمالی ذکر سابقا فرقہ معتزلہ کے بیان میں ہو چکاہے۔

- تاريخ<sub>ال</sub>جر، حديث

ے بہت قبل ہوئے ہیں <del>''</del> دیگراس وجہ کہ کہ امام احمد نے اپنے بیان کروہ عقائد کی بنا اپنی رائے و قیاس پر نہیں بلکہ روایات صححہ پر رکھی۔ چنانچہ شیخ الاسلام امام ابن حمیہٌ فرماتے ہیں۔

ومن اهل السنة والجماعة مذهب قديم معروف قبل ان يخلق الله ابا حنيفة ومالك والشافعي واحمد فانه مذهب الصحابة الذين تلقوه عن نبيهم ومن خالف ذلك كان مبتدعا عند اهل السنة فانهم متفقون ان اجماع الصحابة حجة ومتنازعون في اجماع من بعد هم و احمد بن حنبل قد اشتهر بامامة السنة لصبوه على ما امتحن به ليفار قها وكان الائمة قبل قد ماتوا قبل المحسنة<sup>ل</sup> '' اور اہل سنت والجماعت میں ہے ایک قدیم ومعروف مذہب ہے۔ جو اس وفت ہے بھی پیشتر کاہے جبکہ خداتعالی نے حضر ت ایمکہ امام ابو حنیفہ ٌاورامام مالكَّ اورامام شافعيُّ اورامام احمَّهُ كو پيدِ اكيا تفا- كيونكه وه مذبب ٱنخضرت ﷺ کے محابہ کا ہے جنہول نے وہ ( مذہب)اینے نبی صلعم سے سیکھا تھا-اور جو كوئى اس مذہب كے خلاف چلے وہ اہلسنت كے نزديك بدعتى ہے- كيونكم سب اہلسنت اس بات پر متفق ہیں۔ کہ صحابہ کا جماع ججت ہے۔اور نزاع صرف ان کے بعد والول کے اجماع میں ہے - اور امام احمد امام السنتہ کے لقب سے اس کئے مشہور ہوئے کہ انہوں نے ان مصائب پر صبر کیا-جوان کو طریق سنت پر پہنچائی گئی تھیں کہ اسے چھوڑ دیں اور دیگر ائمکہ (ابو حنیفہ وغیرہ)اس آزمائش سے پیشتر فوت ہو کیکے تھے۔''

یس مسلک انام احدؓ کے تلاندہ امام بخاریؓ دامام مسلمؓ وامام ابوداؤدؓ وغیرہ (رحمہم الله

لله خواجه ابوالحن اشعری و <u>۳۳</u>ه میں ادر ابو منصور ماتریدی <u>۳۳۳</u>ه میں ادر امام احدٌ بن حنیل ا<u>۳۲ه</u> میں فوت بوئے-

منهاج جلداول ص ۲۵۶-

\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ اجعین ) کا ہے۔ چنانجہ امام بخار گ نے ایک کتاب خلق افعال العباد نام معتز لہ کے رومیں اس نمط پر لکھی ≜

ان کے بعد بھی محدثین کی لیمی روش رہی کہ کیا عقائد اور کیاا تال سب میں

نصوص ، ي كي ييروى واجب جانة رب- چنانچه حافظ ابن حرّمٌ ظاهرى اندلى جن كا پايه جمله فنون عقليه أور جميع علوم نقليه بين مسلم كل به "مثاب الفصل" بين معزله مرجيه شيعه اور خوارج كاذكركرك" اللسنت والله حديث "كى نسبت لكهة بين-قال ابو محمد واهل السنة الذين نذكر هم اهل الحق ومن عداهم فاهل الباطل فانهم الصحابة رضى الله عنهم وكل سلك نهجهم من خيار التابعين رحمة الله عليهم ثم اهل الحديث ومن اتبعهم من الفقهاء جيلا فجيلا الى يومنا هذا ومن اقتدى بهم من العوام فى شرق الارض وغربها رحمة الله عليهم

اور اہل سنت جن کو ہم اہل حق کے نام ہے یاد کریں گے۔اور ان کے مخالفین کو اہل باطل کے نام ہے وہ تو آنخضرت ﷺ کے اصحاب ہیں اور خیار تا بعین میں ہے بھی جوان کے طریق پر چلے (وہ بھی اہل سنت ہیں) پھر اہل حدیث اور جو کوئی فقہاء میں ہے ان کا پیرو ہو زمانہ بزمانہ ہمارے اس زمانے تک اور عوام میں ہے بھی جو کوئی ان کا پیرو ہوا چاہے زمین کے مشرق میں ہے چاہے مغرب میں ۔ان سب پر خداکی رحمت ہو (یہ سب اہل سنت ہیں!)

اہل حدیث نے بہت عرصہ تک علوم عقلیہ کی طرف توجہ نہ کی- بلکہ ان کو سخت نفرت ہے۔ بلکہ ان کو سخت نفرت ہے دیکھے رہے۔ لیکن سخت نفرت سے دیکھے رہے۔ اور اپنی قدیم روش (اتباع نصوص) پر قائم رہے۔ لیکن بعد کے زمانوں میں ان میں بھی ہڑے ہوے ائمہ معقولات ہوئے جنہوں نے عقائد سلف کود لائل عقلیہ سے ثابت کر کے اور عقائد بدعیہ کی تر دیدکر کے مخالفین میں ہمت

کے یہ کتاب مطبع انصاری دہلی میں چھپ چکی ہے۔ علامی کتاب الفصل جلد دوم ص ۱۱۳-

نہ چھوڑی مثااند لس (اپین) میں ہیں حافظ ابو محمد ابن حزم اور شام میں یہی شخ الاسلام امام ابن جمیہ حرانی جن دونوں کی قوت حافظ 'ذکاوت' طبع اور سرعت انقال ذہن عام بشری طاقت سے فائق مانی گئی ہے لیاور جامعیت علوم وفنون میں ان کے برابر کا تیسر ا مخص اس امت مرخومہ میں بیدا نہیں ہواای طریق کے تھے۔

الغرض اصول وعقائد میں ایک اہلسنت کے تین مسلک قرار پائے - حنبلی 'اشعری اور ماتریدی اور انہی میں ان کے فروعی ندا ہب بھی شامل ہیں - حنابلہ میں حنبلی مقلدین اور اہل حدیث قدیم اشاعرہ میں مالتیہ وشافعیہ اور ماتریدیہ میں حنیہ -

تذہین : - اتریدی طریق کو اشعری طریق کی طرح فروغ نہیں ہوا۔ پھے تواس وجہ ہے کہ ان ہیں اشعریوں کی طرح امام غزالی امام رازی وغیرهم کے برابرائم فن نہ ہوئے۔ اور جو ہوئے وہ بھی زیادہ ترنا قل بھی رہے ۔ امام نہ ہوئے کہ ان کی تصانف کو اشعریہ کے مقالے ہیں قبولیت ہوتی اور پھی اس وجہ ہے کہ اشعری طریق کے قائل سلاطین نے اپنے مسلک کو بردور پھیلایا۔ توبہ بچارے دب گئے اور جو پیچھے ہوئے وہ امام خزائی وامام رازی وغیر ہمااشاعرہ بھی کے خوشہ چین ہوئے۔ حتی کہ آجکل ہندوستان و دیگر ممالک ایشیا ہیں "شرح مقاصد" اور "شرح مواقف" وغیر ہما علم کلام کی مشہور و معتبر درسی کتابیں حفیوں کی کھی ہوئی ہیں۔ ان کے مصنف آگر چہ ائمہ فن نہیں۔ لیکن ماہر فن ضرور ہیں۔ گر ان میں زیادہ تر امام غزائی اور امام رازی وغیر ہماائمہ اشعر ہے کی نقل بہت کم ہے۔ درسوں میں پڑھنے والے بھی حنق۔ بڑھا نے والے بھی حنق۔ پڑھانے والے بھی حنق۔ ایکن جو پچھ پڑھاپڑھایا جاتا ہے دہ سب اشعری ہے گویا آئ

<sup>۔</sup> 4۔ اس امر کو مولانا شبلی نعمانی مرحوم نے الکلام میں امام ابن حزم اور امام ابن جمیہ کے حال میں ذکر کماہے۔

ٹھ جیسا کہ مالکیوں میں علامہ ابن رشد مغربی ہوئے کہ وہ امام غزالی کے کلام کو اتباعا نقل نسیں کرتے بلکہ اجتناد اس پر تنقید کرتے ہیں۔

آج کل صرف دو طریق شائع ہیں 'اشعری اور حنبلی-

ا الحمل سنت کون ہیں : - اوپر کے بیان سے صاف واضح ہو گیا کہ اہل سنت سے مرادوہ فرقہ ہے جن کے عقائد قر آن وحدیث کی نصوص کے مطابق ہیں - یا یول کہتے کہ وہ جو دین کی اس حالت پر قائم ہیں - جس پر رسول اللہ علی نے نے اپنی جماعت صحابہ کو چھوڑا تھا۔

امام المند حضرت شاہ ولی اللہ صاحب نے '' حجمتہ اللہ'' میں اہل سنت کی شخفیق کے متعلق ایک مبسوط و معقول اور جامع و قابل قبول عبارت لکھی ہے۔ جس کا خلاصہ و حاصل مطلب ہم ناظرین کی سمونت کے لئے اپن زبان میں لکھتے ہیں۔

'' ضروریات دین کی نشلیم کے بعد مسلمان جن مسائل میں مختلف ہوئے۔وہ دو قتم کے ہیںا لیک وہ مسائل جو قر آن کریم واحادیث صححہ مشہورہ میں مصرح ہیں-اور سلف امت (صحابہ)ا نہی پر گذرے - پس جب لوگوں نے رائے اور قیاس کو دین میں داخل کیا-اور اس وجہ ہے ان کے کئی ایک مذاہب و فرتے بن گئے- تو ایک گروہ تو عقائد سلف کو مضبوطی ہے کپڑے رہاادر اصول عقلیہ کی موافقت و مخالفت کی بروانہ کی -اور اگر عقلیات ہے کام لینے کی حاجت پڑی بھی تو محض تصم کی تردید والزام کے لئے یا زیاد ت اطمینان کے لئے دلائل عقلیہ کو بھی بیان کر دیا- نہ کہ ان کے روسے عقائد حاصل کرنے کے لئے۔ پس بیرگروہ تواہل سنت ہے۔اور ایک گروہ نے ظاہر ی معنی چھوڑ کر تاویل اختیار کی - کیونکہ وہ مسائل ان کے خیال میں اصول عقلیہ کے خلاف نظر آئے۔ اور انہوں نے مسائل میں محقیق امر اور بیان حقیقت کے لئے معقولات سے کلام کیا- اس فتم کے مسائل میں ہے بعض یہ ہیں- سوال قبر 'وزن اعمال' بل صراط ہے گزرنا' دیدار اللی' کرامات اولیاء کہ سب ظواہر کتاب و سنت ہے نابت ہیں اور ان کے ظاہری معانی ہی پر سلف صالحین گذر گئے۔ لیکن جب بعض کے نزدیک علم معقول کا کمر بندان مسائل کے احاطہ ہے تنگ ہو گیا- تو بعض نے سر ہے ے ان کا افکار ہی کر دیا-اور بعض نے کہاکہ ہماراسب برایمان ہے-اگر چہ ہم کونہ توان

کی حقیقت معلوم ہے-اور نہ ہم ان کے متعلق کو ئی غلط شادت ہی جانتے ہیں-اور دوسر ی قتم مسائل کی وہ ہے- جن کی کیفیت کے متعلق کتاب و سنت میں تصریح نہیں-اور نہ صحابہ کے عمد میں ان بر گفتگو ہوئی- پس وہ مسائل جو ں کے تول

تصریح میں -اورنہ صحابہ کے عہد میں ان پر تفتلو ہوئی - پس وہ مسامل جول کے تول پڑے رہے - حتی کہ ان کے بعد بعض علاء نے ان میں کلام کرنا شروع کیا- تو ان کی

پات رہے ہوئے ہوئی ہے۔ اور میں اصل مسئلہ کی تسلیم کے بعد چند وجوہات پر مختلف ہو رائیں ان مسائل کے بیان میں اصل مسئلہ کی تسلیم کے بعد چند وجوہات پر مختلف ہو

گئیں -یا تود لاکل عقلیہ ہے استنباط کرنے پریا تمید مقدمات اصول کی بناپر -یا مجمل کی تغییر اور تعیین کیفیت میں مختلف ہونے کے سبب -اوران مسائل میں بھی ایک گروہ کا قول وہی رہا - کہ ہم کو معلوم نہیں کہ ان سے کیامراد ہے" - (انتہی)

پس اس فتم دوم کے مسائل کے اختلاف کی نسبت حضرت شاہ صاحب اپنا فیصلہ ان الفاظ میں دیتے میں :-

وهذا القسم لست استصح نرفع احدى الفرقتين على صاحبتها بانها على السنة

''اس فتم کے مسائل میں میں ایک فرقد کو دوسرے فرقد<sup>ع</sup> پرتر جیج دینے کو صحیح نہیں جانتا کہ ٹھیک وہی سنت پرہے۔''

اس کے بعد حفرت شاہ صاحب رحت اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ ہر ایک گروہ نے وجوہ ندکورہ بالا کی بنایر جو کچھ بیان کیا ہے۔ ضروری نہیں کہ دوسرے کے مقابلہ میں

جمع جزئیات میں راستی پر ہو اور چونکہ ہم پہلے بیان کر آئے ہیں کہ سمی شخص کا سیٰ المذہب قسم اول کے لحاظ ہے ہے- اس لئے علماء سنت آپس میں کثیر مسائل میں

اختلاف کرنے چلے آئے ہیں-مثلاً اشاعرہ اور ماتریدیہ اور (ای لئے) تودیکھتاہے کہ ہر زمانہ کے حاذق علماء کسی ایسے نکتہ کے بیان سے ہر گزنہیں رکے جو سنت کے خلاف نہ

یعنی مفوضین و مسئولین میں ہے ایک کو دوسرے پر

ع یعنی ہو سکتاہے کہ کسی امریس ایک صحت پر ہواور دوسرے میں دوسر ا-

ہو -اگر چہ وہ متقد میں سے منقول نہ ہو-نہ ضرب میں میں ملا

غرض یہ کہ شاہ صاحب اہل سنت ہونے کے لئے منصوبات میں تو ظواہر کتاب و سنت کی پابندی لازم جانتے ہیں جس طریق پر کہ صحابہ اور خیار تابعین گذر ہے ہیں۔ اور غیر منصوص مسائل میں قرآن و حدیث کی موافقت یا کم از کم عدم مخالفت کے ہوتے کی دی گیر کی موافقت کو ضروری نہیں گردانتے خواہ اشعری کے موافق ہو پاہاتر یدی کے چنانچہ امام ابن تجمیہ اور اہام ابن حزم بھی شاہ ولی اللہ کی طرح ایسے امور میں کبی حدبندی کے قائل نہیں ہیں جیسا کہ ان کی تصانیف منہاج السند۔ اور کتاب العقل سے ظاہر ہے۔

وهذا هو الامر- والله يقول الحق وهو يهدي السبيل

خاكسار مير سيالكوني

## فروعى اختلاف اور مذاهب اربعه

اصولی و اعتقادی اختلاف کے علاوہ فرو می اختلاف بھی ہوا- جس کا بیان ہمارا خاص مطلب و مقصد ہے- اس کی نسبت یاد رکھنا چاہئے کہ آنخضرت ﷺ کے بعد جب فتوحات اسلامیه تمام علوم میں ہر چہار طرف بڑھ گئیں اور کوئی شے اس سیل روال کی مز احمت نه کر سکی- تو فاتحین لیعنی صحابه کرامٌ مختلف شهروں میں منتشر ہو گئے - بیہ مقدس جماعت تبلیغ واشاعت دین کی شیدائی تو تھی ہی- سلطنت کے ساتھ ساتھ دائرہ مذہب کو بھی اتناو سیع کرتے گئے کہ تھوڑے ہی عرصہ میں ایران' توران' شام' مصراور افریقہ میں اسلام ہی اسلام نظر آنے لگا۔ پس ہر صحابی نے آنخضرت عظم کے مختلف احوال میں جو کچھ آپ ہے دیکھا سنا تھا-لوگوں سے بیان کیا- جس سے ہر علاقہ کے لوگوں میں زیادہ تر اننی روایات کا رواج ہوا جوان کو ان صحابہ کے ذریعے ہے مپنچیں -جووہاں سکونت پذیریتھے-مثلاً اہل کو فد کہ انہوں نے زیادہ تر حصرت عبد اللہ ا بن مسعودٌ وغیر ه متوطنین کوفیه کی روایات پر اعتاد کیا-اور اہل مدینه طیبه که ان کی بیشتر روایات حفزت عبدالله بن عمرٌ 'حضرت عمرٌ اور حضرت عائشٌ وغیرهم سانتین مدینه طیب ے ہیں -اور اہل مکہ کہ ان کو اکثر روایات حضرت عبد الله بن عباس اور عبد الله بن زبیر " سائنین کمه شریف ہے ہیں۔

اس زمانہ تک علم حدیث کتابی صورت میں مدون نہیں ہوا تھا۔ کہ ہر علاقہ کی اولیت ایک جاتھ ہوئے ہو ایک جع ہوجا تیں۔اورنہ تقید و جمع روایات کے اصول و تواعد منضبط ہوئے تھے کہ تطبیق و ترجیح وغیرہ کے لحاظ سے اختلاف حل کر لیاجا تا۔ بلکہ ہر علاقہ کے لوگوں نے اپنے ہاں کے صحابہ کو مقتدا جان کر ان کی روایات و طریق عمل پر قناعت کی۔ قطع نظر اس سے کہ دوسرے علاقہ کے صحابی نے اس امر میں کیاروایت کیا۔یاس کا ابنا قول و عمل اس کے متعلق کیا ہے۔اور یہ اختلاف محض فروع میں تھا۔ کیونکہ صحابہ میں و عمل اس کے متعلق کیا ہے۔اور یہ اختلاف محض فروع میں تھا۔ کیونکہ صحابہ میں

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

اصول (عقائد) میں اختلاف نہیں ہوا۔ جیسا کہ سابق قصل میں ظاہر ہو چکا ہے۔
چنانچہ امام مالک کے حالات میں نہ کور ہے۔ کہ جب خلیفہ ہارون الرشید نے آپ کی
کتاب مؤطا کو تعبیۃ اللہ میں لؤکا نے اور اسے سلطنت اسلام میں وستور العمل اور شاہی
قانون بنانے کی نبست امام مالک سے دریافت کیا توامام صاحب ممدوح نے جواب دیا کہ
ایسا نہیں کرنا چاہیے۔ کیونکہ فروع میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اصحاب میں
بھی اختلاف تھا۔ اور وہ مختلف علا قون میں جاکر آباد ہوئے اور ہر ایک امر سنت ہے جس
کا اجرا ہو گیا۔ یعنی ہر ایک نے اس علاقہ میں ابناد یکھایا سابیان کیا۔ اور لوگوں نے ان
سے علم حاصل کیا اور طریق عمل سیجھا۔ تواب لوگوں کو ان کے علاقہ کی مرویات صححہ
سے روکنا نہیں چاہئے۔

ازالہ وہم: - شاید آپ کو خیال گذرے که آنخضرت ﷺ سے سحابہ نے جو پچھ ویکھاسنا-اس میں اختلاف کس طرح ہو سکتاہے -اور کیوں؟ تواس و ہم کے دور کرنے کے لئے امور ذیل پر نظر رکھیں -

- () شریعت کا ایک حصہ ضروری مسائل کا ہے جنہیں فرائض کہتے ہیں کہ ان پر عمل کرنا ضروری ہے۔ اور ان میں تسابل و ترک کی گنجائش نہیں۔ ان میں تو بالکل اختلاف فہیں۔ دوسرا حصہ عوام الناس کی وسعت وسہولت کی نظر سے ضروری نہیں رکھا گیا۔

  تاکہ اعلیٰ در جے والے جو ترقی کے خواہشند ہوں وہ ان پر عمل کر کے اپنے کمال پر پہنچ کی وجہ سکیں۔ اور جو اس در جے کے نہیں بلکہ عوام ہیں وہ ان مسائل میں قاصر رہنے کی وجہ سے گنگار نہ ٹھریں۔ ان مسائل کو سنن و مسخبات کہتے ہیں۔ آنحضرت تا ہے کھی تو اعلیٰ فطرت اور کا مل استعداد والوں کی ترقی کے لئے اس حصہ مسائل میں سے کسی مسئلہ کو عمل میں لائے اور بھی آپ نے جہور الناس کی سولت کے خیال سے اسے ترک کیا۔ مثلاً سفر میں روزہ رکھنا ور نہ رکھنا۔
- (۲) سمسی فرض امریاست کے بجالانے میں عملی کیفیت بھی ایک نیج پر نہیں ہوتی۔
   بلکہ اس میں بھی کئی طریقے جائز ہونے کے علاوہ ضروری وغیر ضروری کا فرق ہو تا

ہے-اس لئےرسول اللہ عظی نے اسے بھی کسی طرح ادا کیااور بھی کسی طرح مثلاً صلوة تجد اور صلوة خوف کہ اس کی عملی کیفیتیں آنحضرت عظیم سے متعدد طرح منقول ہیں-اوروہ سب جائز ہیں-

(٣) صحابہ رضوان الله علیم اجمعین اکثر لوگ کاروباری ہتھ - آنخضرت مَنْظَةً کی خدمت میں ہروقت نہیں بیٹھ سکتے تھے -اس لئے ہرا یک نے آپ سے وہی کچھ دیکھاجو اس کے سامنے ہوا-

پی اگر مختلف صحابہ نے مختلف او قات میں کسی عمل کی مختلف صور توں کو دیکھایا غیر ضروری مسائل میں کسی نے فعل کے وقت دیکھااور دوسر سے نے ترک کے وقت تو ہرایک نے دبی پچھ روایت کیا جواس نے اپنی آنکھوں سے دیکھااور اپنے کانوں سے سناتھا-پاحاضر الوقت صحابی نے دیکھ سن لیالور غیر حاضر نے دیکھانہ سنا لہذا جب صحابہ کی جماعت مختلف بلاد دنیا میں پھیل گئی - توجو صحابی جس علاقہ میں جابسا-اس نے وہاں اپنے معلومات و کر کئے بس اس وجہ سے ہر علاقے کی معلومات مختلف ہو گئیں - اور اس فرمانے میں روایات کا کوئی تعلیمی نصاب تو تھا شیں - جس میں جمیع مر ویات ایک جگہ جمع ہو تیں - اور اس میں تطبیق دی جاتی و تھا شیں - جس میں جمیع مر ویات ایک جگہ جمع ہوتیں رقبہم اللہ کے جمع کر دینے کے بعد مورت بن گئی - اس لئے اگر "اختشار علم حدیث" سے پیشتر ایک جگہ کے لوگوں کو دوسری جگہ بعض روایات نہ پنچی ہوں تو پچھ تعجب نہیں - بلکہ واقعتا نہیں پنچیں - دوسری جگہ بعض روایات نہ پنچی ہوں تو پچھ تعجب نہیں - بلکہ واقعتا نہیں پنچیں -

چنانچه استاذ السند حضرت شاه صاحب حجته الله میں فرماتے ہیں-

ثم انهم تفرقوا في البلاد وصار كل واحد مقتدى ناحية من النواحي فكثرت الوقائع ودارت المسائل فا ستفتوا فيها فاجاب كل واحد حسب ما حفظه اواستنبط وان لم يجد فيما حفظه اواستنبط ما يصلح للجواب اجتهد برايه و عرف العلة التي ادار رسول الله صلى الله عليه وسلم عليها الحكم في منصوصاته فطرد الحكم حيث ما وجدها لا يالوا جهدا في موافقة غرضه

عليه الصلوة والسلام فعند ذلك وقع الاختلاف بينهم على ضروب<sup>ك</sup>

" پھر صحابہ مختلف شہروں میں چلے گئے -اور ہر ایک علاقہ کا مقد اقرار پایا - پس
واقعات کشرت ہے ہوئے ۔اور (ای طرح) مسائل کا دورہ بھی (بہت) ہوا - تو
ان ہے ان کے بارے میں فقوے بو چھے گئے - پس ہر ایک نے اس کے مطابق
جواب دیا جو پچھ اس کو آنحضرت عظیہ ہے یاد تھایا اس نے استباط کیا -اور اگر
اس (صحابی) نے اپنے محفوظات میں یا استباطات میں قابل جواب بات نہ
پائی - تو اس نے اپنی رائے ہے اجتہاد کیا اور اس علت کو پہنچایا - جس پر رسول
اللہ علیہ نے اپنے محم کا مدار رکھا تھا - بس جس جگہ اس علت کو پایا اس کا تھم
لگادیا - اور آنحضرت علیہ کی منشا کے موافق چلنے میں (اپنی طرف ہے) کوئی
کسر باقی نہ چھوڑی پس ایسے او قات میں ان میں کئی طرح پر اختلاف ہوا - "
رجوع جمطلب: - اس کے بعد شاہ صاحب ؒ نے ان وجو ہات واسباب اختلاف کا
در کر کیا اور پھر زمانہ تابعین کے متعلق لکھا ہے -

وبالجملة فاختلف مذاهب اصحاب النبى صلى الله عليه وسلم واخذعنهم التابعون كذلك كل واحد ماتيسر له فحفظ ما سمع من حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم ومذاهب اصحابه وعقلها وجمع المختلف على ما تيسر له ورحج بعض الاقوال على بعض واضمحل فى نظرهم بعض الاقوال وان كان ماثورا عن كبار الصحابة كالمذهب الماثور عن عمر وابن مسعود فى تيمم الجنب اضمحل عندهم لما استفاض من الاحاديث عن عمار و عمران بن الحصين وغير هما فعند ذلك صارلكل عالم من علماء التابعين مذهب على حياله فانتصب فى كل بلد امام

حجتة الله جلداول ص • ٣٠ المطبوعه مصر –اختلاف الصحابته والتابعين في الفروع –

مثل سعيد بن المسيب وسالم بن عبد الله بن عمر في المدينة وبعدهما الزهرى والقاضى يحيى بن سعيد وربيعة بن عبد الرحمن وعطا بن ابى رباح بمكة و ابراهيم النخعى والشعبى بالكوفة والحسن البصرى بالبصر طاؤس بن كيسان باليمن و مكحول بالشام (حجة الله باب مذكور ص١٤٣)

" حاصل کلام یہ کہ (ان وجوہات ندکورہ بالا کی بناپر) سحابہ کے نداہب مختلف ہوئے۔ اور ان سے تابعین نے بھی اس طرح (علم) لیا ہر ایک نے وہ کچھ لیا جو اس کو میسر آیا۔ پس جو کچھ رسول اللہ عظیلہ کی احادیث اور نداہب سحابہ میں جو سا۔ اس کویاد کر لیا اور سمجھ لیا اور مختلفات کو جس طرح کہ ہو سکا جمع کیا۔ اور بعض اقوال کو بعض (دیگر) پر ترجیع بھی دی اور (بعض صحابہ کے) بعض اقوال ان کی نظر میں ضعیف سمجھے گئے۔ اگرچہ وہ کبار صحابہ سے منقول سے مثلاً حضرت میں نظر میں ضعیف سمجھے گئے۔ اگرچہ وہ کبار صحابہ سے منقول ہے وہ ان کے عرر اور این مسعود گئے۔ جبی کے بارے میں جو پچھ منقول ہے وہ ان کے نزدیک حضرت میں اور عمران بن حصین وغیر ہماکی (مرفوع) روایات کی شہرت کی فرر ہیں اس وقت علمائے تابعین میں سے ہر ایک کا فر ہب الگ قرار پایا۔ اور ہر شہر میں (ایک ندایک) امام قائم ہوا۔ چنانچہ مدینہ طیبہ میں سعید بن مسینہ اور حضرت عمر کا بو تا سالم اور ان کے بعد امام طیبہ میں سعید بن مسینہ اور حضرت عمر کا بو تا سالم اور ان کے بعد امام طیبہ میں سعید بن مسینہ اور حضرت عمر کا بو تا سالم اور ان کے بعد امام طیبہ میں سعید بن مسینہ اور حضرت عمر کا بو تا سالم اور ان کے بعد امام طیبہ میں سعید بن مسینہ اور حضرت عمر کا بو تا سالم اور ان کے بعد امام

للہ سعید بن میتب ۱۳ ایا ہوا ہے میں عمد فاروتی میں پیدا ہوئے۔ بڑے بڑے صحابہ مثلاً حفر ت<sup>ع</sup>مر '' عثالیٰ 'عائشہ' علیٰ 'ابن عر'' ابن عباس اور ابو ہر بر ہِ ڈوغیر ہماہے روایت کی- تابعین میں سب سے زیادہ علم والے یکی سمجھے جاتے تھے-امام شافعی ان کے سواکسی دیگر کی مر سل روایت کو نہیں مانے تھے۔ انہوں نے چالیس حج کئے۔ سلاطین کے انعامات قبول نہیں کرتے تھے۔ بلکہ خود تجارت کر کے روزی کماکر کھاتے تھے۔ ۱۹۲<u>ھے</u> میں فوت ہوئے۔ رحمہ اللہ وایانا

لل حفرت سالم محفرت عمر کے بیٹے عبداللہ کے بیٹے سے صحابہ میں سے اپنے باپ اور حفرت مائٹ محفرت سالم محفرت عمر کے بیٹے عبداللہ کے بیٹے معنی سینٹ سے روایت کرتے ہیں نمایت ذاھدو متنی تھے۔ سادہ خوراک کھاتے اور موٹاکپڑا ذاھدو متنی تھے۔ سادہ خوراک کھاتے اور موٹاکپڑا کہنے تھے۔ ایسے ہی لباس میں خلیفہ سلیمان کے پاس گئے۔ تواس نے اپنے ساتھ تخت خلافت پر بھا لیا۔ فقمائے سبعہ مدید سے ایک بیر بھی تھے لا ابھ میں فوت ہوئے۔

زهری اور قاضی کیجی بن سعید انصاری اور ربیعی الرایئے بن عبد الرحمٰن اور مکه معظمه میں عطاع بن ابی رباح اور کوفه میں امام ابر انہیم اور امام شعب کی اور

ل امام زہری امام مالک کے استاد ہیں <u>وہ ہو</u>میں پیدا ہوئے نمایت ذکی و قوی الحافظ تھے۔ اس را توں میں قر آن شریف حفظ کر لیا-امام مالک کا قول ہے کہ ان کے وقت میں دنیامیں ان کا کوئی نظیر :

ر موں میں اور میں موں ہوئے۔ نہیں تھا۔ ہم مارچ میں فوت ہوئے۔ علا ۔ ضر محال کو رہا ہے اس مدرضہ میں صدر حدد النہ میں 10 " فیسان کا ا

ع تاضی کی انصاری مدینہ طیبہ کے قاضی تھے صحابہ سے حضرت انس بن مالک وغیرہ اور کبار تابعین میں سے سعید بن مستب وغیرہ سے روایت کی اور ان سے امام مالک وغیرہ نے روایت کی لیجیٰ

الفطان ان کوامام زہری پر بھی ترقیحویتے تھے۔ سوس اچھ میں فوت ہوئے۔ سلف رہیعہ نے حضرت انس وغیرہ صحابہ اور حضرت سعید بن میتب وغیرہ کہار تابعین سے روانت کیاں ان سے ارم الک عفر میں زے فقر ان میں مرفور میں اور حضر اور خصر فقر علی میدار میں کھتر تھر

کی اور الن سے لہام مالک وغیر ہ نے - یہ فقہ اور حدیث ہر دو میں ماہر تھے - فقہ میں مہارت رکھتے تھے۔ اور اسی وجہ سے ان کور بیعتہ الرای کتے تھے - ۲<u>۳ اپن</u>ے میں فوت ہوئے -

سلم الم عطاء مكه ميں حضرت عمر كى خلافت كے اخير ميں پيدا ہوئے حضرت عائشة ام سلمة ابن عباس الله علاقت الله الله عباس الله علاقت عباس الله عباس الله

ه ابراہیم تحقی ٔ امام ابو صنیف کے دادااستاد (استاذالاستاد) ہیں - باد جود زمانہ تابعین میں ہونے کے کسی صحابی سے علم حاصل نہیں کر سکے - عقلب مسروق وغیر ہما تابعین سے روایت کرتے ہیں - کثیر العبادت اور بہت با جیبت تھے - شہرت سے بہت بھاگتے تھے - نماز میں الیبااستغراق ہو تا کہ اس کے بعد کیچھ دیر تک ایسے معلوم ہوتے کہ آپ بیار ہیں <u>40 ہے</u> کے اخیر میں فوت ہوئے -

لل الم منعبی - علامہ النابعین کر کے پکارے جاتے تھے جلولا کے سال کے اچے میں حضرت عمر کی طلافت میں کو فد میں پیدا ہوئے ۔ پانچ سو صحابہ سے روایت کی ۔ مختلف فنون میں ماہر تھے نمایت عقیل - عابداور متقی اور قوی الحافظ تھے صفحہ کا غذیر نہ لکھتے تھے بلکہ جو پچھ ہو تا - صندوق سینہ میں مخفوظ رکھتے تھے - امام ابو صنیفہ کے اسا تدہ میں سے سب سے بڑے ہی ہیں - معقول و مسکت اور مختصر پر لطف ؟ اب و سینے میں بے مثل تھے - ابن ہمیر ہ (حاکم کوفہ ) نے آپ کو قاضی بنانا چاہا - اور ساتھ ہی کیا کرو ۔ کما (ایک کام پر جس پر چاہولگالو) ساتھ ہی کیا کرو ۔ کما (ایک کام پر جس پر چاہولگالو) دونوں نمیں کر سکتا ۔ "

ائی طرح کسی نے بو چھاحصر ت الجیس کی ہو ی کا کیانام ہے۔ فرمایا میں ان کی شادی میں شر کیا۔ نہیں ہوا تھا۔ بھرہ میں حصرت حسن بھری اور بمن میں طاؤس بن کیسان اور شام میں کمول محمت علیہ -

ای طرح اختلاف کے بہت ہے اسباب ہیں جو ججۃ اللہ انصاف ارفع الملام
(لا بن تیمیہ ) وغیرہ کتب میں مفصل مذکور ہیں۔ بعض کی بنا '' فنم کلام '' پر ہے اور بعض کی تعیین مسلم پر اور بعض کی مسلم پر اور بعض کی شروط اعتبار پر (الن امور کو فقہ اور حدیث کے جامع وما ہر علاء خوب جانتے بہی انتقادی 'اتباع غرض صحابہ و تابعین کے اختلاف میں الحادو بے دینی تجروی و بدا عقادی 'اتباع ہوگی وبد مذہبی شمیں ہے۔ اور اگر حدیث احتلاف امتی رحمہ کا اعتبار کیا جائے تو اس کی بس بہی صورت ہے جو صحابہ و تابعین میں تھی۔ اور ائم کہ مجتدین کا اختلاف بھی اسی پر مبنی ہے واللہ الہادی۔

مشہور ہے کہ ضرورت ایجاد کی مال ہے - حدیث رسول اللہ ﷺ کے جمع کر لینے کی ضرورت میں فیصلہ کیا کی ضرورت محوی ہوئی۔ جس کی طرف رجوع کر کے اختلافی امور میں فیصلہ کیا جائے۔ یا مختلف روایتوں میں جمع و تطبیق کی جائے۔ یاان میں ترجیح یا شخ کا تھم لگایا جا سکے - ظاہر ہے کہ یہ امور بغیر جمع احادیث کے ممکن شیں تھے۔ لہذا عمر بن عبر العز بح خلیفہ نے استاد امام ابن شماب زہری سے کما تو انہوں نے خلیفہ نے استاد امام ابن شماب زہری سے کما تو انہوں نے

کے خواجہ حسن بسریؓ عظیم الشان امام ہیں۔ فقہ وحدیث ہر دومیں ماہر کامل تھے۔ محتاج بیان نہیں <u>شاچ</u> میں فوت ہوئے۔ان کو ظاہری و باطنی بر کتیں ام المومنین حصرت ام سلمہ کا دودھ پینے ہے حاصل ہو ئیں۔

تلے۔ طاؤس یمنی حضرت عبداللہ بن عباس کے شاگر دہیں۔ کثیر الجج تھے۔ سفر حج میں مکہ شریف میں لا<u>ن اچ</u> میں یوم ترویہ ہے قبل بینی میدان عرفات میں جانے سے پہلے نوت ہوگئے۔

سیں سمکول شامی' اہل شام کے بلا نزاع امام ہیں۔اپنے وطن شام کے علاوہ مختلف بلاد مصر' عراق اور مدینہ منورہ کاسفر کر کے علم حدیث حاصل کیا ۲۳ اھ میں فوت ہوئے۔

سی خلیفہ عمر بن عبدالعزیز کاعم<mark>د وہ ہے ہے رجب ان اچ</mark> تک عمد صدیقی کے برابریعنی دوسال پانچ مینے رہا- آپ مصر میں پیدا ہوئے ادر چھ ماہ چالیس سال کی عمر می<u>ں ان اچ</u> میں زہر ہے فوت ہوئے انامند- اپنے مرویات جمع کر دیئے۔ نیز ابو بر ابن حزم حاکم مدینہ کو لکھا کہ آنخضرت علیہ کی اصادیث میں سے جو بچھ ہواسے دیمے بھال کر جمع کر لو۔ مشتخلین بالحدیث کی طبعیتیں اس طرف لگ پڑیں اور مختف علاقوں میں مختف لوگوں نے بچھ بچھ احادیث کابی صورت میں لکھیں لیے حتی کہ امام زہری کے لائق شاگرد اور علمائے مدینہ کے وارث و جانشین مشرق و مغرب کے استاد امام مالک مدینہ طیبہ میں خاص مبحد نبوی میں مند تدریس پر بیٹھے اور تشنگان حدیث کی بیاس بچھانے گے جس سے ان کی کتاب مؤطا تیار ہوئی اس ذمانے کی دیگر تصانیف سب تا پید ہیں صرف ایک مؤطالم مالک باتی ہے۔اور تر اسان کی کتاب مؤطا تیار ہوئی اس ذمانے کی دیگر تصانیف سب تا پید ہیں صرف ایک مؤطالم مالک باتی ہے۔اور اسان کی کتاب ہی ہے (سجان اللہ جس کو چاہئے بوھائے)

مؤطامیں امام مالک ؒ نے اہل حجاز کی صحیح صحیح احادیث مرفوعہ لکھیں۔اور ان کے ساتھ صحابہ و تابعین وغیرہ کے اقوال و فقاویٰ بھی درج کئے۔جو اہل مدینہ کے نزدیک معروف تھے اور ان پر ان کا عمل تھا۔ چنانچہ حافظ ابن حجر مقدمہ فتح الباری میں فرماتے ہیں۔

فصنف الامام مالك مؤطا و توحى فيه القوى من حديث اهل الحجاز و مزجه باقوال الصحابة وفتاوى التابعين ومن بعدهم <sup>سي</sup> پس المام الك في مؤطا تصنيف كيا-اوراس بين المن حجاز (مكه ومدينه) كي قوى احاد بيث جمع كرنے كي كوشش كي- اور اس مين اقوال صحابہ اور تابعين اور

ال اس کا مخضر ذکر فصل زمانه احباع تا بعین اور مفصل ذکر حصه دوم فصل اول تدوین علم حدیث میں ویکھئے۔

ع مؤطا کے معنی ہیں ممہد ومہذب-انام مالک نے اسے بناسنوار کراوراس کی احادیث کی خوب جانچ پڑتال کر کے اسے لوگوں کے سامنے رکھ دیا- تو اسے مؤطا کما گیااور یا بیہ کہ مؤطا کے معنی طریق جاری کے ہیں یعنی چو نکہ اس میں وہ احادیث و آ خار نہ کور ہیں جن پر آنخصرت بیک اور صحابہ اور اکا ہر تابعین کاعمل در آمد تھا-اس لئے اس کانام مؤطا ہوا-سلام مقدمہ مطبوعہ دیلی-

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

اتباع تابعین کے اقوال بھی ملائے-

ای طرح کوفہ میں بھی امام سفیان ثور گُوغیرہ نے ان روایات کو جمع کیا جو ان میں متعارف تھیں۔ ان بزرگوں میں سے ایک امام شعبی ہیں۔ حضرت عمر کی خلافت میں پیدا ہوئے۔ ان کے وفور علم کے سبب ان کو علامتہ النّا بعین کما جاتا ہے۔ یہ بھی ا تباع آثار واخبار میں بہت سخت تھے۔ اور قیاس ورائے سے بہت منع کرتے تھے۔ ا

امام ابو حنیفہ اپنے استاد حماد کی مند تدریس پر بیٹھے آپ نے حفاظ محدثین کی طرح ذخیر ہ حدیث جمع نہیں کیااور نہ اس فن میں کوئی کتاب لکھی۔البتہ اپنے داد ااستاد ابراہیم نعمی کے مسلک پر ان کے اقوال پر تخ یجات کرتے تھے جن کو آپ کے شاگر دوں میں سے سب سے پہلے امام ابویو سف نے اور پھر امام محمد نے اپنی تصانیف میں جمع کیا۔ چنانجہ حضرت شاہ صاحب رحمتہ اللہ علیہ جمتہ اللہ میں فرماتے ہیں۔

و کان ابو حنیفة رضی الله عنه الزمهم مذهب ابراهیم و اقرائه لا یجاوزه الاماشاء الله و کان عظیم الشان فی التحریج علی مذهبه دقیق النظر فی وجوه التحریجات مقبلا علی الفروع اتم اقبال " "اورامام ابو حنیفه (حضرت) ابرا جیم (خعی )" اور آپ کے ہم زمانہ کے ذہب کوان سب سے زیادہ لازم پکڑنے والے تھے۔ اس سے تجاوز نہیں کرتے تھے۔ اللا سے تجاوز نہیں کرتے تھے۔ اللا ماشاء اللہ اور آپ کے فہ جب پر تخ تن کرنے میں بڑی شان رکھتے تھے۔ اور وجوہ تخ بجات میں بڑی باریک نظر والے تھے۔ (اور) فروع میں تھے۔ اور وجوہ تخ بجات میں بڑی باریک نظر والے تھے۔ (اور) فروع میں

تاويل مخلف الحديث لا بن قتيه ص ٢٩-

سل اہم بخاری آئی صحیح میں اجتمادی مسائل میں اہام ابرا ہیم علی کے اقوال کثرت سے اور عزت سے در عزت سے در گیر علائے تابعین کے ساتھ ذکر کرتے ہیں جس طرح صحیح بخاری قال الدحسن (البھری) سے بھری پڑی ہے اس طرح (و قال ابراھیم و قال الدحعی) سے بھی بھری پڑی ہے کسی کوان کی بزرگی سے انکار نمیں - صحیح بڑا۔ کی اور فتح الباری کو مطالعہ میں رکھنے والے علاء اس بات کو خوب جانتے ہیں اگر کسی تا قص العلم اور معصب کوان کی بزرگی میں کلام ہو تو وہ اپنے دل کاعلاج کرے -

پوری توجہ سے متوجہ تھے۔" ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ، ،

آپ کے بعد آپ کے لاکق و مشہور شاگر دول میں سے امام ابو یوسف عمد رشیدی میں عمدہ قاضی القصاۃ پر معبد ہوئے - جس سے آپ کے اقوال مخرجہ کو بہت فروغ ہوااوروہ ایک مستقل ند بہ قراریایا - چنانچہ حضرت شاہ صاحب عبارت بالا کے

فروع ہوااوروہ ایک مسل ند ہب فرار پایا۔ چنامچے مطرت شاہ صاحب عبارت بالا تھوڑا آ گے فرماتے ہیں-

وكان اشهر اصحابه ذكرا ابو يوسف رحمه الله فولى قاضى القضاة ايام هارون الرشيد فكان سببا لظهور مذهبه والقضاء به في اقطار العراق وخراسان وما وراء النهرك

"اور امام ابو حنیفہ کے شاگر دول میں سے زیادہ شہرت والے (امام) ابو یوسف رحمتہ اللہ علیہ تھے۔وہ خلیفہ ہارون الرشید کے عمید میں عمدہ قاضی القصاۃ کے متولی ہوئے تووہ آپ کے مذہب کی شہرت اور اس کی وجہ سے قضاء کے ملنے کا سبب ہوئے عراق اور خراسان اور ماوراء النہر کے علاقوں میں۔"

امام ابراہیم علی واج میں اور امام ابو حنیفہ واج میں اور امام ابو یوسف <u>الماج</u> میں اور امام محمد بن حسن و مراج میں فوت ہوئے حبیم اللہ اجمعین -

امام شافعی : - امام ابو صنیقه کی وفات کے سال بعنی و اچے میں امام شافعی پیدا ہوئے سات سال کی عمر میں امام شافعی پیدا ہوئے سات سال کی عمر میں قر آن شریف اور دس سال کی عمر میں مؤطاامام مالک حفظ کر لیائے پھر مدینہ طبیبہ میں جاکر خود امام مالک ہے روایت کیا اور حدیث و فقہ میں میآئے زمانہ ہوگئے - حتی کہ پندرہ سال کی عمر میں اپنے اساتذہ مثل مسلم بن خالد کے سامنے فتوی دینے گئے اور وہ آپ کی تقدیق کرتے تھے -

آپ نے ہر دو نداہب (حنی و مالکی) کو محدثانہ نظر سے دیکھ کران میں اصولی طور پر ایسے امور پائے - جوان کو حدیث رسول اللہ عظیقے کے خلاف نظر آئے - اس لئے آپ

Ŀ

<sup>:</sup> جحة الله مصري جلد اص ۵ ۱۴۰

تنذيب التهذيب

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نے اصول حدیث کے متعلق بہت کچھ چھان بین کی اور اصول فقہ کی بنیاد ڈاتی کہ قر آن و حدیث سے اس طرح استباط کرنا چاہئے اور مختلف احادیث کو اس طرح جمع کرنا چاہئے -اور قر آن شریف کی آیت اور حدیث کو اس طرح جمع کرنا چاہئے -پس آپ کا طریق اجتماد ہر دو ندا ہب سے مختلف ہوا - تو آپ کا ند ہب بھی مستقل مانا گیا-امام شافعیؓ کی وفات خلیفہ مامون کے عمد میں سمن تاہیج میں ہوئی-

الم احمد بن حنبل : - امام مالك اور امام شافئ كے بعد حديث بهت منتشر ہوگئ اور تصانف بھى عام ہوئى گئيں - حتى كه امام احمد كا زمانه آيا تو آپ كے پاس اتناذ خيره حديث جمع ہوگيا - كه كى كے پاس نه ہوا تھا - انہول نے صرف روايات كو پيش نظر حديث جمع ہوگيا - كه كى كے پاس نه ہوا تھا - انہول نے صرف روايات كو پيش نظر ركھا - اور دائيں بائيں نظر كرنے كى حاجت نه سمجى - اس لئے خالص احاديث اور آثار كى اتباع كرنے كے سبب آپ كاند بب الگ گناگيا - چنانچه حضرت شاہ صاحب جمتة الله ميں فرماتے ہيں -

وكان اعظمهم شاناو اوسعهم رواية واعرفهم للحديث مرتبة واعمقهم فقها احمد بن حنبلك

"سب سے بری شان والے اور وسیع روایت والے اور حدیث شریف کے مراتب کوسب سے گرے امام احمد بن محمد بن حنبل ہوئے۔"

امام احمد کی وفات ۱۳۸۰ پیا ۱۳۲۴ ہے میں ہوئی۔ امام احمد صاحب کے وقت تک علم حدیث کی بہت شہرت ہوگئی۔ تصانیف بھی کثرت سے ہونے لگیں۔

چنانچه حضرت حجته الهند فرماتے ہیں:

فوقع شيوع تدوين الحديث والاثر في بلدان الاسلام و كتابة الصحف والنسخ حتى قل من يكون اهل الرواية الا كان له تدوين او صحيفة او نسخة ً ل

"پس بلاد اسلامیہ میں احادیث و آثار کی تدوین اور کتابوں اور صحیفوں کے لکھنے کی اشاعت ہوتی گئی۔ حتی کہ اہل روایت میں ہے کوئی کم ابیا ہوا ہو گا جس نے کوئی تصنیف یا صحیفہ بارسالہ نہ لکھا ہو۔"

اس کے بعد شاہ صاحب نے بہت بسط سے بیان کیا ہے کہ اس زمانہ میں جس جس نے باد حجازہ شام و عراق و مصر و یمن و خراسان میں سفر کیا۔اس نے وہاں کے بزرگوں کو پایا۔اور کتب کو جمع کیا۔اور نسخوں کی ڈھونڈ بھال اور غریب حدیث اور نادر اثر کی خوب گری کہ خوب گری کہ خوب گری کہ تھیں کہ اور ان کی ہمت سے احادیث وروایش اس قدر جمع ہو گئیں کہ ان سے پہلے کس کے یاس جمع نہ ہوئی تھیں۔

اس کے بعد بعض اجلہ محدثین کے اساء گرامی لکھ کر فرماتے ہیں-

فرجع المحققون منهم بعد احكام فن الرواية و معرفة مراتب الاحاديث الى الفقه فلم يكن عند هم من الراى ان يجمع على تقليد رجل ممن مضى مع ما يريدون من الاحاديث والاثار المناقضة في كل مذهب من تلك المذاهب(ص ١٤٨)

"محدثین میں سے بعض محقیقین فن روایت کو پختہ کرنے اور مراتب احادیث کی معرفت کر لینے کے بعد (علم) فقہ کی طرف متوجہ ہوئے توان (مشہور) نداہب میں سے ہر ند بہب میں احادیث و آثار مناقعہ کے ہوتے ہوئے ان کے نزدیک بیات جائزنہ ہوئی کہ گذشتہ لوگوں میں سے سی ایک کی تقلید پر جم جائیں۔"

لم حجته الله مصري جلد اول ص ۱۳۷

اس مخضر سے بیان سے بیام واضح ہو گیا کہ کثیر اختلاف کے وقت بھی محدثین کی جماعت سوائے احادیث رسول اللہ ﷺ کے کسی اور طرف نہ جھی تھی۔اور ان کی ساری کوشش جع احادیث و آثار میں صرف ہوئی اور برابر قرون مٹلا شد کی روش پر قائم رہی۔

محدثین اور مسئلہ تقلید : - صحابہ تابعین اور تع تابعین کے وقت تک جو فرو می اختلاف ہو چکا تھا اس میں اتنی خیر تھی کہ اختلاف کے سبب ندا ہب کے جدا جدا نام وضع کر کے اپنی اپنی حد بندی الگ نہیں کی گئی تھی۔ بلکہ ہرایک کے زددیک بیام مسلم قاکہ حدیث رسول اللہ تھا کے مقابلہ میں کی دوسر سے کے قول و فعل کو ترک کر دیا جائے۔جب تک حدیث نہ بہنی ہوئی عذر ہے۔ لیکن بعد حدیث کے کوئی عذر جائیں متن کہ ذمانہ تع تابعین کے بہت مدت بعد تک بھی یہ تفریق نہ ہوئی تھی چنانچہ مغیرت شاہ و کی اللہ صاحب جمتہ اللہ میں فرماتے ہیں۔

اعلم ان الناس كا نواقبل المائة الرابعة غير مجمعين على التقليد الخالص لمذهب واحد بعينه لي

"جان او کہ اوگ جو تھی صدی ہے پیشتر کی ایک معین نہ ہب کی خالص تقلد بر جمع نہ ہے۔"

فروعی اختلاف کی جو حقیقت ہم نے بالا خصار ذکر کر دی ہے۔اس کا حاصل سے
ہے کہ حدیث یک جاجع نہ ہونے کی وجہ سے اختلاف ہوا۔ لیکن جب حدیث جع ہوگئ اور صحیح اور سقیم میں تمیز اور ناسخ و منسوخ کی شناخت۔اور مرفوع و مو قوف کا علم ہوگیا۔ تواب پچھلے اختلاف کو قائم رکھنا اور حدیث رسول اللہ عظی کو صرف کتا ہوں میں جمع شدہ سمجھ کراس کی اتباع ہے رکے رہناور ست نہیں چنانچہ حضر ت شاہ صاحب فرماتے

فان بلغنا حديث من الرسول المعصوم الذي فرض الله علينا طاعته بسند صالح يدل على خلاف مذهبه وتركنا حديثه واتبعنا

لم حجته الله مطبوعه مصرص ۱۲۰ جلد اول

ذلك التحمين فمن اظلم منا وما عذرنا يوم يقوم الناس لرب العالمين لي

''اگر ہم کور سول معصوم علیہ الصلوۃ والسلام کی حدیث جن کی اطاعت ہم پر خدا نے فرض کی ہے صبحح سند سے پہنچ جائے اور وہ حدیث اس امام کے

خدائے فرطی کی ہے جے سند سے پہنچ جائے اور وہ حدیث اس امام کے نہ جب کے خلاف ہو (جس کی تقلید ہم نے اختیار کی ہے) اور ہم اس حدیث کو توترک کردیں اور اس (امام کی) ظنی بات (قیاس) کی پیروی کرلیں - توہم

سے بڑھ کر کون ظالم ہو گا؟اوراس دن جس دن تمام لوگ رب العالمین کے سامنے (جواب د ہی کے لئے) کھڑے ہوں گے ہمارا کیاعذر ہو گا؟"

معقولی اور تاریخی طریق یر: - اس امر کو ہم معقولی اور تاریخی طور پر بھی ظابت کر سکتے ہیں - جس کا بیان اس طرح ہے کہ کوئی نسبت اپنے منسوب الیہ سے پیشتر متحقق نہیں ہو سکتی -

مثلاً حنی کہ امام ابو حنیفہ کی طرف اور مالکی کہ امام مالک کی طرف اور شافعی کہ امام شافعی کہ امام شافعی کہ امام شافعی کہ امام احمد بین منبل کی طرف منسوب ہیں۔ پس یہ چاروں شہتیں ان چاروں اماموں سے پیشتر محقق نہیں ہو سکتیں۔ ان بزرگ اماموں کی توار تُخ ولادت ووفات پر نظر کرنے سے معلوم ہو جائے گا کہ کتنی صدیوں کے مسلمان ان نسبتوں سے منسوب نہیں ہوئے اور نہ ہو کیتے تھے۔ امام ابو حنیفہ ماہ میں اور امام مالک ہے میں اور امام احمد بن حنبل و محاجے میں فوت مالک ہے اور امام احمد بن حنبل و محاجے میں فوت ہوئے۔

ظاہر ہے کہ تیسری صدی کے وسط تک میہ سوال نہیں اٹھ سکتا تھا کہ اہل سنت انمی چار ند اہب میں منحصر ہیں -اور جو کوئی الن چاروں میں سے کسی ایک کا حلقہ بگوش اور مقلد ہو کرنہ رہے گا-وہ اہل سنت سے نہیں ہے -اول اس وجہ ہے کہ اہل سنت کا لقب دوسرے فرقوں کے مقابلہ میں اعتقادی اختلاف کے سبب سے پڑاتھا اور وہ الن ہر چہار

ل حجته الله مصري جلد اول ص ۱۵۵

\_\_\_\_\_ نمراہب کے فروغ ہے جن کی بنافرو می اختلاف پر ہے پہلے پڑچکا تھا۔ چنانچہ امام مسلم مقدمه صحیح مسلم میں محربن سیرین رحمته الله علیه تابعی سے باسناد خود روایت كرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا-

فينظر الى اهل السنة فيوخذ حديثهم وينظر الى اهل البدع فلا يوخذ حديثهم (ص١١)

"ابل السنة كو بهى ديكها جائے اور ان كى حديث كو قبول كيا جائے اور ابل بدعت کو بھی دیکھا جائے اوران کی حدیث کو قبول نہ کیا جائے-''

اس سے معلوم ہوا کہ محمد بن سیریں تابعی کے وقت میں اہل سنت نام مشہور ہو چکا تھا-امام محمد بن سیہوین کی و فات <u>وااج</u> میں بصر ہمیں ہو گی- پس اس وقت تک ان نداہب اربعہ میں سے <sup>ک</sup>س ایک کا وجود کذائی موجود نہ تھا- فافھم و لا تکن من القاصرين-

دوم :-اس لئے کہ صحابہ اور تابعین اور تبع تابعین جو بهترین امت ہیں-اس تفریق و حدبندی سے پیشتر ہوئے اور وہ ان میں سے کسی ایک کے بھی یابند نہ تھے۔ پس حقیقت دو حال ہے خالی نہیں ہو سکتی-یا تو معاذ اللہ بیہ کما جائے کہ صحابہ و تابعین و تبع تابعین اہل سنت نہیں تھے -اوریایہ کہ یہ انحصار وحد بندی نئ ہے جو خیر القرون کے بعد پیداہو ئی-للذامعتر نہیں ہے-ان میں سے جو نسی بات گواراہواور مطابق واقع ہواہے ا ختیار کرلیں اور دوسری کوترک کر دیں -والا مر الیک وماعلیناالا البلاغ -

نقشه مشتمل برتواريخ ولادت و وفات حضرات اثمه اربعةً

تاریخولادت مقام ولادت 💎 تاریخوفات مقام و فات نمبرشار نامامام كو فيه امام ابو حنيفة بغداد <u>م ۵ اچه</u> <u>مرم ه</u> امام مالک ؓ وكاج مدينه طيبه مدينه طيب سا ۹ ج امام شافعیٌ ک سي مصر قاهره الم غزه (ضلع عسقلان) علاقه شام وهاج امام احد بن حنبل ١٦٨ هـ اسمع الغداد بغداد

قرون ثلثه: - صحیح بخاری میں حضرت عمر ان بن حصین صحابیؓ سے روایت ہے کہ آنخضرت علیہ نے فرمایا-

ر میریامت میں ہے)میرازمانہ سب ہے بہتر ہے-پھروہ لوگ جوان ہے ملیں

گے - پھر وہ لوگ جوان سے ملیں گے (حضر ت عمر ان صحابی کہتے ہیں) مجھے یاد نہیں کہ ''تخضر ت ﷺ نے اپنے زمانہ کے ذکر کے بعد دو د فعہ (دو زمانوں کا) ذکر کیا- یا تین

د فعه-

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ صحابہؓ اور تابعینؓ اور اتباع تابعینؓ بمترین امت بیں۔انہی تین زمانوں کو قرون ششہ کہتے ہیں اور چونکہ آنخضرت ﷺ نے ان کی خیریت کی خبر دی ہے۔اس لئے ان کوقرون مشہور لہا بالحیر بھی کہتے ہیں۔ابان

بیریت فی مبرد فی ہے۔ ان ہے ان وطرو ف مسد ہر سد کی حدیں بھی ملاحظہ فرماویں-

صدود قرون ثلثہ: - آنخضرت ﷺ كا زمانہ اله تك ہے كيونكه آپ كى وفات شريف رئيج الاول اله ميں ہوئى اور صحابہؓ كا زمانہ واله ہو تك ہے كيونكه آخرى صحابی ابو طفیلؓ واله ميں فوت ہوئے اور تابعین كا زمانہ و ٨ اچ تك ہے اور اتباع تابعین كا زمانہ

گندشتہ ہے بیو<sup>ی</sup>

۔ دوسرے مج یعنی م<u>طاعبا</u>ھ کے سفر تج میں مدینہ شریاب کی زیارت کی سعادت حاصل ہوئی تو قبر ستان جنت البقیع میں امام الک کی قبر مبارک کی بھی زیارت نصیب ہوئی۔

لک و سیاھ کے سفر جج کے ضمن میں کئی ایک دیگر بلاد اسلامیہ کے سفر کا بھی موقع ملا- مثلاً حیفا' یافا' بیت المقدس' دمشق پورٹ' سعید' سویز اور مصر ( قاہرہ) مصر میں جعد کی نماز جامعہ شافعیہ میں مع اپنے رفقاء جج و ممیلر ماسٹر عبد اللہ سیالکو ٹی پڑھی اس کے متصل امام شافعی کی قبر شریف ہے اس کی محمد سے مصرف اللہ میشونی اللہ سے مقد مالک شعرف اللہ مقد میں کہ زیادہ کی اور نماز مغرب مال

مع اپنے رفقاء جج و ٹمیلر ماسٹر عبد القد سیالکو ٹی پڑھی اس کے متصل امام شافعی کی قبر شریف ہے اس کی بھی نے اس کی بھی زیارت کی اور نماز مغرب ال بھی زیارت کی اور نماز مغرب ال بھی زیارت کی اور نماز مغرب ال کی معجد میں اوا کی - اس شنگار کو سب بزرگان دین کی طرح ان سے بھی کمال حسن عقیدت ہے اور میں نے ان کی کتب سے سلوک و فروع کے متعلق بہت فیض حاصل کیا - اللم زونی حب الصالحین - میں شافعی آئی خضرت کے جد امجد حضرت عبد المطلب کے بھائی مطلب کی اولاد سے ہیں آپ

و<u> 10 ھے</u> میں شر عسقلان کے موضع غزہ علاقہ شام میں پیدا ہوئے اور دود ھے پینے کی مدت گزرنے پر اپنے وطن میک شریف میں لائے گئے اور دہیں بزھے سلچے (تہذیب التہذیب)

ووع ہے کے <sup>کے</sup>

. تاریخابل مدیث

اس بیان سے واضح ہوگیا کہ قرون خیار کی میعاد مراجے یا زیادہ سے زیادہ مراجے علام سکت ہے۔ اور ہر چار ند ہب کی تقلیداس معیاد تک ثابت نہیں ہوئی۔ کیونکہ چوشے امام اعمد رحمتہ اللہ علیہ کی وفات اس میں ہوئی اور بیہ کوئی نہیں کہ سکتا کہ امام احمد رحمتہ اللہ علیہ کی وفات اس میں ہوئی اور بیہ کوئی نہیں کہ سکتا کہ امام احمد کی تقلید ان کی زندگی میں واجب جانی تھی حالا تکہ وہ خود فرمایا کرتے تھے۔ لا تقلد فی ولا ملکا (عقد الجید للحدث الدہلوی) پس جس طریق پر قرون علیہ مشہود لها بالخیر کی گذر ہے وہی طریق سنت ہے۔ اور وہ کیا تھا۔ بغیر ان چی اور جھنے تان کے اور بغیر کی خاص معین محف کی تقلید کے قرآن وحدیث پر اور جو بطریق توارث وتعامل جماعت خاص معین محف کی تقلید کے قرآن وحدیث پر اور جو بطریق توارث وتعامل جماعت خاص معین محف کی تقلید کے قرآن وحدیث پر اور جو بطریق توارث وتعامل جماعت خاص معین محف کی تقلید کے قرآن وحدیث پر اور جو بطریق توارث وی اللہ صاحب خرات شاہ ولی اللہ صاحب خرات جیں۔

"(اے پڑھنے والے) تو جان لے کہ (امت مرحومہ کے) اوگ چو تھی صدی ہجری سے پیشتر بعینہ کسی خاص ند ہب کی تقلید پر جمع نہیں تھے (جمتہ اللہ مصری جلد اول ص ۱۵۲)

ای طرح شخ الاسلام امام این جمید اپنی ماید ناز کتاب منهاج السند میں فرماتے ہیں۔
"اور اہل السند و الجماعت میں سے ایک اور قدیم اور معروف فد ہب ہے۔ جو
اس وقت سے بھی پیشتر کا ہے۔ جب کہ خداو ند تعالی نے امام ابو حنیفہ اور امام
مالک اور امام شافعی اور امام احراک پیدا کیا تھا۔ اور وہ صحابہ کا فد ہب ہے۔
جنہوں نے وہ فد ہب اینے نبی ( اللہ اس کے سکھا تھا۔ اور جو محفص اس کے

<sup>﴾</sup> مستفاد از فتح الباري وغير ه كتب شر وح حديث د كتب طبقات العلماء -

نوٹ خاص تابعین تک تو صدیث کے الفاظ بھی ہیں اور اتباع تابعین کے لئے راوی کو شک ہے دیکن ہم نے مدت کو لمباکر کے ان کے زمانہ کو بھی شار کر لیاہے تاکہ ظاہر ہو جائے کہ اتباع تابعین تک بھی تقلید شخصی کارواج نہیں ہڑا تھا۔ جیسا کہ آئندہ انشاء اللہ آپ بالاستقلال بھی ملاحظہ فرما لیں مے۔

خلاف على وه الل سنت كے نزد يك بدعتى ہے (منهاج السه جلد اول ص٢٥١)"

اس بیان سے عیال ہو گیا کہ ند ہب اہل سنت والجماعت ائمہ اربعہ سے پیشتر کا ہے۔ پس اس کو انہی چار اماموں کے مقلدین میں محصور جاننا علم تاریخ کے خلاف ہے۔

## بحث تقليد بحيثيت مسكه

ہم نے باب سوم کی قصل سوم میں حاشیہ پر لکھا تھا کہ یہ تاریخی بیان ہے-مسلہ تقلید کی مستقل بحث انشاء اللہ الگ فصل میں کی جائے گی-سویہ فصل اس وعدہ کے ایفاء کے لئے ہے- والله الموفق

اس فصل میں چند عنوان ہیں:-

عنوان اول تقلید کی تعریف میں

علائے اصول نے تقلید کی تعریف حسب ذیل کی ہے:-

(ا) علامه كمال الدين ابن بهام حفى الني كتاب تحرير مين ارقام فرمات بين -التقليد العمل بقول من ليس قوله احدم الحجج بلا حجة منها

(جلد۳۳ ص ۳۴۰ مطبوعه مصر)

'' تقلید نام ہے اس شخص کے قول پر عمل کرنے کا جس کا قول کچ (دلائل اربعہ ) میں ہے نہیں ہے - بغیر دلیل (جاننے کے )ان(چاروں) میں ہے -'' (۲) اور امام جلال الدین محلی جمع الجوامع میں فرماتے ہیں -

التقليد اخذ القول من غير معرفة دليله

(جمع الجوامع جلدة ص٣٦١)

" تقلید نام ہے بات کو بغیر اس کی دلیل جاننے کے قبول کر لینے کا-"

(۳) جمة الاسلام امام غزالی رحمة الله علیه اس کے ساتھ کچھ وضاحت کر کے فرماتے

بين :-

التقليد هو قبول قول بلا حجة وليس ذلك طريقا الى العلم لا فى الاصول ولا فى الفروع (المستصفى حلد دوم ص ٣٨٧) "كسى قول كو يغير دليل قبول كرلين كو تقليد كت بين اور به علم كاكوئي بهي

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

## طریقہ نہیں ہے نہ اصول میں نہ فروع میں" عنوان دوم انواع تقلید اور اس کے تھم میں

حضرت شاہ ولی اللہ صاحبٌ عقد الجید میں تعلید کی دو قشمیں واجب اور حرام ہتا کر ہر ایک کی تفصیل بیان کرتے ہیں۔ جس کا خلاصہ بیر ہے کہ جو شخص قر آن اور حدیث اور آثار صحابہ سے ناواقف ہووہ کی تندین و مقی عالم سے پوچھ کر عمل کرلے۔ پھر اس کی علامت کی بابت فرماتے ہیں۔

وامارة هذا التقليد ان يكون عمله بقول المجتهد كالمشروط بكونه موافقا للسنة فلا يزال متفحصا عن السنة بقدر الامكان فمتى ظهر حديث يخالف قوله هذا اخذ بهذا الحديث واليه اشار الائمة (عقد الحيد مطبوعه لاهور ص٨٤)

"اوراس فتم کی تقلید کی نشانی ہے ہے کہ مجتد کے قول پراس کا عمل کرنامشل اس شرط کے مشروط ہو کہ وہ قول سنت (نبویہ) کے موافق ہو پس وہ مقلد ہمیشہ سنت کے معلوم کرنے کی کوشش میں لگارہے - پس جب اس کو کوئی ایک حدیث مل جائے - جو مجتد کے اس قول کے خلاف ہو تواس حدیث کو اختیار کرلے اور حضرات ائمہ علیم الرحمة نے اس امرکی طرف اشارہ کیا ہے۔"

حضرت شاه صاحب تقلید کی دو سری فتم کی بابت جو حرام بے فرماتے ہیں۔
فان بلغه حدیث واستیقن بصحته لم یقبله لکون ذمته مشغولة
بالتقلید فهذا اعتقاد فاسد و قول کاسدلیس له شاهد من النقل
والعقل وما کان احد من القرون السابقة یفعل ذلك (ص٥٨)
"پس اگر اس مقلد کو حدیث نوگ مل جائے اور اس کو اس کی صحت کا یقین
بھی ہو جائے تو اس حدیث کو قبول نہ کرے اس وجہ سے کہ اس کاؤمہ تقلید
سے مشغول ہے۔ تو یہ اعتقاد فاسد ہے اور کھوٹی بات ہے۔ عقل و نقل

(شری سے)اس کا کوئی بھی شاہد نہیں ہے اور قرون سابقہ میں اس پر کوئی بھی عمل نہیں کر تاتھا۔"

(۴) ای طرح علامہ ابن عابدین جو متاخرین حنفیہ میں بڑے پائے کے عالم ہوئے ہیں شرح در مختار میں فرماتے ہیں-

اذا صح الحديث وكان على خلاف المذهب عمل بالحديث ويكون ذلك مذهبه ولا يخرج مقلده من كونه حنفيا بالعمل به فقد صح عنه انه قال اذا صح الحديث فهو مذهبي (شامي حلد اول ص ، ٧ مطبوعه مصر)

"جب حدیث سیح ثابت ہو جائے اور وہ اپنے (تقلیدی) نہ جب کے خلاف
ہو تو صدیث پر عمل کرے اور دہی اس (امام) کا نہ جب ہوگا - اور اس صدیث
پر عمل کرنے سے امام صاحب کا مقلد حنفی ہونے سے خارج نہیں ہو جائے
گاکیونکہ آپ سے یہ ثابت ہو چکاہے کہ آپ نے فرمایا کہ جب صدیث صیح
ٹابت ہو جائے تو میر اوہ بی نہ جب ۔"

(٣) اى طرح قاضى ثاء الله صاحب بانى بنى كى تفير مظهرى ميس سے تفير جامع البيان كے حاشيہ بر زير آيت إنَّخذُوا أَحبَارَهُمُ وَرُهُبَانَهُمُ أَرْبَابًا مِّنُ دُونِ اللهِ (بِ-١٠سورة توبه) نقل كياہے كه :-

اس سے صاف ظاہر ہے کہ جب کسی کے نزدیک آنخضرت کی صحیح اور مرفوع حدیث ثابت ہو جائے جو معارضہ سے بھی سلامت ہواور اس کاناتخ ظاہر نہ ہواور فتوی (اہام) ابو حنیفہ کا مثلاً اس کے خلاف ہواور چاروں اہا موں میں سے کسی امام کااس حدیث کے موافق نہ ہب ہو تواس مخض پر اس ثابت شدہ حدیث کی پیروی واجب ہے۔ اور اسے این نہ ہب (تقلیدی) پر جم رہنا اس بات سے نہیں روک سکتا کہ خدا کے سواا یک دوسرے کورب بنالین الازم نہ آوے (ائتی مترجماً) عاشیہ تغییر جامع البیان مطبع فاروتی ربلی طبع اول ص ۵۳)

## عنوان سوم ائمہ اربعة کے اقوال دربارہ تقلید دانتاع سنت -یہ عنوان تمتہ یاضمیہ ہے عنوان سابق کا-تفصیل اس کی یوں ہے کہ تقلید غیر

منصوص احکام میں ہوتی ہے اور وہ بھی اس شرط سے کہ اپنے میں المیت استد لال و نظر کی نہ ہو۔ لیکن جب نص شرعی موجود ہو۔یا آدمی خودائل نظر واٹل علم ہو تواس پر دلیل کی پیروی واجب ہے۔اس امر میں کسی اہل علم کا اختلاف نہیں ہے۔یہ سب باتیں او پر کے دونوں عنوانوں سے معلوم ہو سکتی ہیں لیکن مزید توضیح کے لئے ہم پچھ حوالجات

مجھی ذکر کرتے ہیں-(ا) امام عبدالوہاب شعرانی مصری نے الیواقیت و الجواہر اور میزان کبری میں اور حدد میں میں اللہ میں " زین اللہ میں اللہ میں متعالی سے متعالی میں اس

حضرت شاہ ولی اللہ صاحبؒ نے انصاف اور عقد الجید میں اس کے متعلق ائمہ اربعہ کے اقوال نقل کئے ہیں۔ امام شعر انی رحمتہ اللہ علیہ نے میزان میں ائمہ اربعہ کے مفصل اقوال ذکر کر کے فرمایا۔

واما مانقل ان الائمة الاربعة رضى الله عنهم اجمعين فى ذم الراى فاولهم تبرياً من كل رأى يخالف ظاهر الشريعة الامام الاعظم ابوحنيفة النعمان بن ثابت رضى الله عنه خلاف مايضيفه اليه بعض المتعصبين و يافضيحته يوم القيمة من الامام اذا وقع الوجه فى الوجه فان من كان فى قلبه نور لا يتجرأ ان يذكر احدا من الائمة بسوء واين المقام من المقام اذا الائمة كالنجوم فى السماء وغيرهم كاهل الارض الذين لا يعرفون من النجوم

الاخيالها على وجه الماء قدى روى الشيخ محى الدين فى الفتوحات المكية لبسنده الى الامام ابى حنيفة رضى الله عنه انه كان يقول اياكم والقول فى دين الله تعالى بالراى وعليكم باتباع السنة فمن خرج عنها ضلّ (ميزان كبرى ص ٥٠)

(لیکن جو کچھ ائمہ اربعہ رضی اللہ عنہما جمعین ہے رائے کی مذمت میں نقل کیا گیاہے-سب سے اول بیزاری کرنے والا ہر الیں رائے سے جو ظاہر شریعت کے خلاف ہو امام اعظم ابو حنیفہ نعمان بن ثابت ہے۔خدا تعالی اس ہے راضی ہو برخلاف اس کے جو کچھ آپ کی طرف بعض معصب لوگ نسبت كرتے ہيں- پس كيسى رسوائي ہو گى اس (معصب) كى دن قيامت كے (حضرات امام (صاحب) کی طرف ہے جب رودررو ہول گے - کیونکہ جس کے دل میں نور ہے وہ ہر گز جرات نہیں کر تا کہ کسی امام کو برائی ہے یاد کرےاوراس(متعصب) کامقام(اماموں کے )مقام (کے مقابلہ میں) کہاں ہے؟ کیونکہ امام آسان کے ستاروں کی طرح ہیں اور ان کے سواد وسر ہے لوگ مثل اہل زمین کے ہیں-جو ستاروں کی بابت کچھ نہیں جانبے سوائے خیال کے 'اوپر یانی کے -اور بیٹک شخ محی الدین ابن عرتی نے فتوحات مکیہ میں اپنی سند ہے امام ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ ہے روایت کیا ہے کہ آپ (اکثر) فرمایا کرتے تھے(اے لوگو!)تم خدا کے دین میں اپنی رائے ہے کچھ کہنے ہے بچو اور لازم کپڑوا تباع سنت کو کیونکہ جو کوئی اس سے خارج ہواوہ گمراہ ہو

اسی طرح امام شعرانی رحته الله علیه اس سے پیشتر بعض صحابہ ٌ اور ائمہ کے اقوال دربارہ ندمت رائے میں ذکر کرنے کے بعد تبصر ۂ فرماتے ہیں۔

فكانوا رضى الله عنهم لا يجترء احد منهم ان يخرج من السنة قيد شبر (ميزان جلد اول)

"پس وہ امام خداان سے راضی ہو کوئی ان میں سے اس بات کی جرات نہیں کرتا تھا کہ سنت سے ایک بالشت بھر بھی باہر جائے۔"

ر با باعد سکات ہیں ہوں ہوں ہاں ہار ہاں۔ اس طرح کے ادر بھی کئی ایک حوالے ہیں جو دسیج المطالعہ علاء ہے مخفی شیں ہیں۔لیکن ہم نے یہ دونادر حوالے عوام کی آگاہی کے لئے کلھ دیے ہیں واللہ الهادی۔ عنوان چیار م التزام نہ جب معین

مطلق تقلید کے بعداس امرکی بحث بھی ہے کہ آیا نداہب ادبعہ مشہورہ میں سے کسی معین کی پابندی ضروری ہے یا نہیں ؟اس کو دوسر ہے الفاظ میں تقلید شخص کتے ہیں۔ مطلق تقلید کو ہر حال میں واجب جانے والے اس کو بھی واجب جانے ہیں۔ اور تقلید کی تقسیم کرنے والے اسے واجب نہیں جانے۔ اگرچہ بید امر عنوانات سابقہ میں غور کرنے سے معلوم ہو سکتا ہے۔ لیکن چونکہ بید بحث الل حدیث اور حضرات حنفیہ میں بہت طویل ہو کر معرکتہ الاراہو گئی ہے۔ اس لئے ہم اسے مستقل عنوان سے بھی بیان کرنا چاہتے ہیں۔ اور اس کے لئے کسی لمبی چوڑی بحث کی ضرورت نہیں۔ حنفی میان کرنا چاہتے ہیں۔ اور اس کے لئے کسی لمبی چوڑی بحث کی ضرورت نہیں۔ حنفی علائے اصول۔ (رحم ہم اللہ) میں سے دو محقق و مد قت علاء کی تحریر کافی ہے۔ چنانچہ ہم علائے اصول۔ (رحم ہم اللہ) میں سے دو محقق و مد قت علاء کی تحریر کافی ہے۔ چنانچہ ہم شرح فواتح الرحم و تسلم الثبوت اور اس کی درج خواتح الرحم و تسلم الثبوت اور اس کی شرح فواتح الرحم و تسلم الثبوت اور اس کی درج خواتح الرحم و تسلم کی کتاب مسلم الثبوت اور اس کی شرح فواتح الرحم و تسلم میں علامہ بحر العلوم حنفی تکھنوی رحمۃ اللہ علیہ کا ترجمہ لفظی درج خواتح الرحم و تسلم کی کتاب مسلم الثبوت اور اس کی درج خواتح الرحم و تسلم کی کتاب مسلم الثبوت اور اس کی درج خواتح الرحم و تواتح الرحم و تبین کی تاب مسلم الثبوت اور اس کی درج خواتح الرحم و تبین کی کتاب مسلم کا ترجمہ لفظی درج خواتح الرحم و تبین کی کتاب مسلم کی کتاب مسلم کا ترجمہ لفظی درج خواتح الرحم و تبین کی کتاب مسلم کا ترجمہ لفظی کی ترب ۔

"اوراً گر کسی معین ند ہب کا التزام کر لیا یعنی اپنے نفس سے عہد کر لیا کہ وہ اس ند ہب پر ہے۔ مثل ند ہب (امام) ابو صنیفہ وغیرہ کے۔ بغیر اس کے کہ بیالتزام ہر ہر مسئلہ کی دلیل پہچان لینے سے ہو۔ گمان کر کے اس کے راج (اور) افضل دیگر ند اہب معلومہ کی دلائل پر۔ بلکہ بیہ عمد اپنے نفس سے ہوا جمالی طور پر اس کی فضیلت کے ظن سے بادیگر سبب سے۔ توکیا اس فد ہب پر قائم رہنا س کے لئے لازم ہے یا نہیں ؟ پس کما گیا ہے کہ ہاں قائم رہنا واجب ہے۔ اور اس فد جب سے دوسرے فد ہب کی طرف انقال کرنا حرام واجب ہے۔ اور اس فد جب سے دوسرے فد ہب کی طرف انقال کرنا حرام

ہے۔ حتی کہ بعض متاخرین متکلمین نے تشدد کیا ہے اور کہاہے کہ اگر کوئی حنیٰ - شافعی ہو جائے تواس کو سزادی جائے - اور یہ شریعت بنانا ہے اپنے نفوں سے کیونکہ یہ التزام اس میں غلبہ حقیقت کے ظن سے خالی نہیں۔ پس نہ چھوڑا جائے - ہم ( مولانا بح العلوم ) کہتے ہیں کہ ہم اس کو تشکیم نہیں کرتے - کیونکہ کوئی شخص تبھی لازم پکڑتاہے دومتسادی امروں میں سے ایک کواینے فی الحال نفع کے لئے اور اپنے آپ سے دفع حرج کے لئے-اور اگر اس کو نشلیم بھی کر لیا جائے تو بیہ اعتقاد (التزام مذہب معین) کسی شرعی دلیل سے پیدا نہیں ہوا بلکہ وہ ایک ہوس ہے اس معتقد کی ہو سات میں ہے -اور ہوس پر قائم رہناواجب نہیں - پس(ایے قاری) تو (اس کو) سمجھ اور (اس یر) نابت رہو-اور (یہ بھی) کھا گیا ہے کہ نہیں واجب قائم رہنااور انتقال کر نادرست ہے۔ پس میں وہ حق ہے جواس بات کے لا کق ہے کہ اس یر ایمان اور اعتقاد رکھا جائے۔ لیکن مناسب نہیں کہ بید انتقال بطور تلمی (کھیل) کے ہو- کیونکہ تلمی (کھیل) قطعاً حرام ہے- نہ ہب میں ہویا اس کے سوامیں - کیونکہ نہیں کوئی واجب گرجس کواللہ تعالی نے واجب کیا-اور تھم اس کا ہے-اور اس نے نہیں واجب کیائس پر کہ کوئی اماموں میں سے کسی خاص امام کا مذہب لازم کپڑے پس اس کو واجب گر داننا نئی شریعت ا یجاد کرناہے -اور (اے قاری) محقی جائز ہے اس بات سے استدلال کرناکہ اختلاف علاء کا ایک رحمت ہے نص ہے۔اور آسائش ہے خلقت کے حق میں - پس اگر کسی خاص مذہب پر عمل کرنا لازم کیا جائے تو بیہ تکلیف اور شدت ہو گی-اور ( یہ بھی ) کما گیاہے کہ جس نے لازم گر داناہے وہ مثل اس کی ہے جس نے لازم نہیں گر دانا پس وہ نہ رجوع کرے اس ہے جس میں اس نے اس کی تقلید لازم پکڑی-اوراس کے سوامیں جس کی چاہے تقلید کر لے اور ای پر (امام) سبکی ہے شافعیہ میں ہے۔اور تحریر (این ہمامٌ) میں ہے

اور ظن غالب اس پر ہے کیونکہ بوجہ نہ ہونے اس چیز کے جو اس کو شر عا واجب کرے بعنی اس وجہ سے کہ ایک ہی ند جب کی پیروی کے لئے کوئی موجب شرعی نہیں-لورید وعوے کی ایک جزوپر دلالت کر تاہے وہ یہ کہ وہ تقلید کرلے جس کی چاہے-"

پھر (بیر کہ) یہ بیان تطعی ہے کہ جس چیز کو شرع واجب نہ کرے وہ باطل ہے
کیونکہ رائے کے ساتھ شرع بنانی حرام ہے - لیکن سیر بات کہ وہ نہ رجوع کرے اس
سے جس میں اس نے تقلید کی ہے - پس نہیں لازم آتی اس سے بیہ بات قطعالیں (اے
قاری) تو اس میں تابل کر لے " (فواتح الرحموت معمتصفے الامام الغزائی مطبوعہ مصر
جلد دوم ص ۲۰۲ طبع اول )

عنوان بنجم-اہل حدیث کامسلک مبین

کیا ہمارے حفی بھائی ہم اہل حدیثوں کے متعلق بیہ خیال رکھتے ہیں کہ ہم تقلید سے مطلقا انکار کرتے ہیں اور عوام کو تعلیم کرتے ہیں کہ وہ باوجود رسول اللہ ﷺ کی حدیث یا قوال صحابہ نہ ملنے کے اور خود بھی کتب متداولہ مشہورہ میں علمی قابلیت نہ رکھنے کے اقوال ائم کو (معاذ اللہ) محکرادیا کریں-اور مادر و پدر آزاد ہو کر جو چاہیں سو کیا کریں-

اگران کا ئیں خیال ہے تو ہم صاف الفاظ میں اعلان کرتے ہیں کہ انہوں نے ہمار ا مسلک سبحضے میں تحقیق سے کام نہیں لیا- عنوانات سابقہ میں جو کچھ بیان کیا گیا ہے وہ زیادہ تر حنفی تبحر علماء کی تحریرات سے نقل کیا گیا ہے -اگر آپان کے مطابق عمل پیرا

ل ملاعلی قاری حنی شرع مین انعلم میں زیر لفظ ثم الاحوط فرماتے ہیں کہ یہ ( یعنی احوط پر عمل کرنا) طریقہ سنیعہ حضرات صوفیہ رخمیم اللہ اجمعین کا طریقہ ہے حتی کہ کہا گیا ہے کہ نداہب ادبعہ کے ساتھ یہ پانچواں ندہب ہے جلد اول بحث علم ص ۳۵ طبع مصر) اس سے ظاہر ہے کہ حضرات صوفیہ کے صوفیہ کے خزد یک التزام ندہب معین کا لازم نہیں ہے۔ اس سے ظاہر ہے کہ حضرات صوفیہ کے نزد یک التزام ندہب معین کالازم نہیں ہے۔

ہوں تو ہمارا بھی اس پر صاد تشمجھیں - تا کہ روز مر ہ کی نزاع مث جائے -اور ہم ہر دو فریق خوشی ہے کہیں -

> کون کہتا ہے کہ ہم تم میں جدائی ہو گ یہ ہوائی کسی دغمن نے اڑائی ہو گ

(۱) ہمارے بے ہزاع اور بے نظیر پیشواشخناوشخ الکل مشس العلماء حضرت مولناسید نذیر حسین صاحب محدث دہلوی رحمتہ اللہ علیہ نے (جن کے علم و فضل اور تقوے و دیانت اور سلامت روی و بے نفسی میں کسی کو کلام نہیں) اپنی مایہ ناز کتاب معیار الحق میں اس مسئلہ کو نمایت تفصیل سے بیان فرماویا ہے جس کا خلاصہ یہ ہے۔

باقی رہی تقلید وقت لاعلمی سویہ چار قتم ہے قتم اول واجب ہے۔ اور وہ مطلق تقلید ہے۔ کی مجتدی اہل سنت میں ہے۔ لاعلے التعیین جس کو مولانا شاہ ولی اللہ نے عقد الجید میں کما ہے کہ یہ تقلید واجب ہے۔ اور صحیح ہے باتفاق امت قتم دوم میاح ہے اور وہ تقلید ند بہ معین کی ہے۔ بشر طیکہ مقلداس تعیین کو امر شرعی نہ سمجھے۔ قتم ثالث حرام و بدعت ہے۔ اور وہ تقلید ہے بطور تعیین بزعم و جوب کے برخلاف قتم ثانی کے۔ قتم رابع شرک ہے۔ اور وہ الی تقلید ہے کہ وقت لا علمی کے مقلد نے ایک مجتد کی اتباع کی۔ پھراس کو حدیث صحیح غیر منسوخ غیر معارض مخالف مقلد نے ایک مجتد کی اتباع کی۔ پھراس کو حدیث صحیح غیر منسوخ غیر معارض مخالف منہ بہ اس مجتد کی اتباع کی۔ پھراس کو حدیث صحیح غیر منسوخ غیر معارض مخالف منہ بہ اس مجتد کے معلوم ہوگئی۔ تو اب وہ مقلد بدستاہ بین کر تا۔ اور یاس میں بدوں سبب مابقا بخو بی جواب دیا گیا ہے۔ یاتو حدیث کو قبول ہی نہیں کر تا۔ اور یاس میں بدوں سبب مقلد نہ بہ اے نام کا نہیں چھوڑ تا" (ص ۳۲ سے)

ای طرح اسلامی دنیا میں اہل حدیث کے مسلم پیشوااور مجتدامام شوکانی رحمتہ الله علیہ (التونی و ۱۳ الله) کے مسلم پیشوااور مجتدامام شوکانی رحمتہ الله علیہ (التونی و ۱۳ الله) کے نظیر تغییر فتح القدریمیں آیت و لا تقف ما لیس لك به علم (بی اسرائیل پ ۱۵) كو اور آیت ان الظن لا یعنی من الحق شیاء (النجم پ ۲۷) کے عموم كو مخصوص البعض اور آیت ان الظن لا یعنی من الحق شیاء (النجم پ ۲۷) کے عموم كو مخصوص البعض



## فرقہ جدیدہ و قدیمہ کی شناخت کے اصول اور ان کی روسے اہل حدیث کی قدامت

صدیث مشکوۃ شریف جس کی بابت اوپر مفصل مذکور ہو چکا ہے اس کے روہے ہر فرقہ اپنے مخصوص مسائل کو جن کی روہے وہ دوسر نے فرقوں سے ممتاز والگ گنا جاتا ہے۔ کتاب وسنت پر پر کھے۔ اور اپنے مخصوص طرز استد لال اور رائے وقیاس سے کام نہ لے۔ بلکہ نصوص شرعیہ کو امام بناکر ان کی پیروی کو لازم کپڑے۔ اور ان میں کسی دیگر فرقے کی مخالفت و موافقت کا لحاظ اور اپنے فرقہ کے متر وک ہو جانے کا اندیشہ نہ کرے۔ تو خدا کے فضل سے روز روشن کی طرح حق و باطل میں تمیز ہو جائے گی اور واضح ہو جائے گا کہ ۔

اهل الحديث هم اهل النبي وان لم يصحبوا نفسه انفاسه صحبوا

"یعنی صرف اہائیدیث ہی آنخضرت ﷺ کے اہل ہیں اگر چد انہوں نے آپ کی ذات کی صحبت نہیں پائی لیکن ان کو آپ کے انفاس (کلمات) طیب یعنی احادیث مطهرہ کی صحبت تو ضرور ہے - یعنی احادیث نبوچان کا دن رات کاور د زبان اور دستور العمل ہیں - " صحبت تو ضرور ہے - یعنی احادیث نبوچان کا دن رات کاور د زبان اور دستور العمل ہیں - اس اجمالی اور مخضر طریق کے بعد ہم ایک دیگر تفصیلی طریق فیصلہ بھی لکھتے ہیں - جود لاکل عقلیہ ونقلیہ ہر دو ہے ممزوج ہے اور وہ یہ ہے کہ کسی فرقہ کی جدت و قد امت معلوم کرنے کے لئے تین باتوں پر نظر کرنی جائے -

اول اس فرقہ کے منسوب الیہ کو دیکھیں کہ اس کا دجود کب ہوا لینی اس امرکی تحقیقات کریں کہ یہ فرقہ جس کی طرف منسوب ہے وہ کب وجود پذیر ہوا؟ عام اس سے کہ منسوب الیہ کوئی شخص ہویا بچھے اور - کیونکہ ضروری ہے کہ ہر منسوب اپنے

منسوب اليه كے بعد موجود ہواور يہ مجھى نہيں ہوسكناك كوكى نسبت اين منسوب اليه سے پیشتر قائم ہو جائے۔ کیونکہ نسبت ایک وصف ہے اور منسوب الیہ موصوف ہے اور کسی و صف کا قیام بغیر موصوف کے شہیں ہو سکتا۔ منسوب الیہ خواہ کو کی خاص شخص ہو پامقام فن یا قوم مثلاً نبی آوم حضرت آدم علیہ السلام کی طرف منسوب ہو کر آو می کملاتے ہیں توان کاوجود حضرت آدم علیہ السلام ہے پیشتر نہیں ہو سکتا۔ پس اہمحدیث جوسب نسبتوں سے منقطع ہو کر صرف آنخضرت عظی کی حدیث یاک کی طرف

منسوب ہیں ان کی جدت و قدامت کے لئے حدیث نبویؑ کی طرف نظر کی جاوے گی کہ اس کیا بتداء کب ہے ہے جس کی بناپر دہ فخریہ کہتے ہیں-ن سمسی کا ہورہے کوئی نبی کے ہورہے ہیں ہم

اس میں توکسی کو بھی کلام نہیں کہ علم حدیث آنخضرت ﷺ کےا قوال وافعال و تقاریر کا مجموعہ ہے اور یہ سب آنخضرت ﷺ کے زمان برکت نشان ہی میں ہو سکتے ہیں۔ پس گروہ اہل حدیث انہیں پاک لوگوں کے نام لیواو جانشین ہیں۔جو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات طیبہ میں آپ کے اقوال وافعال پر عمل پیرانتھ اوراس میں بھی کسی کو کلام نہیں کہ آنخضرت میں کے کہ موجودگی میں صرف کتاب اللہ اور آپ کے ا قوال وافعال کی پیروی تھی-نہ توکسی کی رائے پر عمل تھااور نہ کسی کے قیاسی اصول پر شر عیات کی بنار کھی جاتی تھی۔اور خود منصب رسالت پر نظر کرنے ہے بھی معلوم ہو سکتاہے کہ آنخضرت پینے کی موجود گی میں آپ کے سواکوئی دوسر اشخص واجب الا تباع ہو ہی نہیں سکتا تھا-اب قر آن مجید تووہی ہے اور سب فرقوں میں مکسال مسلم ہے-لیکن آنحضرت ﷺ کی ذات بابر کات کی بجائے آپ کے وہی اقوال وافعال جو آپ صحابہؓ کے سامنے فرمایااور کیا کرتے تھے کتب حدیث میں جمع ہیں۔اور ہمارے دستور العمل ہیں۔ یہ وجہ ہے کہ اہل حدیث بانخفیص حدیث نبوی کو اپنامنسوب الیہ قرار دية بين-

اہل حدیث کے سواجس قدر فرقے ہیں- چونکہ ان کے منسوب الیمم (پیشوا)

ٱنخضرت عَلِيْكَ ہے بیچھے ہوئے-اس لئے وہ فرقے بھی جدید ہیں اور حقیقت میں ا ننی لوگوں نے دین واحد میں فرقہ بندی کی اور ایک امت کو کئی فرقوں میں تقشیم کر دیا۔ "فتقطعوا امر هم بينهم زبرا<sup>د</sup> كل حزب بما لديهم فرحون"

(المومنون پ١٨)

''(انبی<u>ا</u>ئے سابقین علیم السلام کے بعدان کے )امتوں نے امر دین کو آپس میں ککڑے نکڑے کردیا-ہر گروہ ای پر نازاں ہواجوان کے ہاں (مسلم) تھا-"

چو نکہ علم حدیث کی کامل تدوین آنخضرت ملے سے بہت عرصہ پیچھے ہو گی-لینی آپ کے افعال وا قوال کو کتابی صورت میں آپ کے بعد صبط کیا گیا-اس کئے لبعض لوگ ہے شبہ کرتے ہیں کہ اہل حدیث بھی آپ کے بعد ہوئے- نیز ہے کہ حدیث نبوی کی پیروی بھی بعد میں کی جانے تگی- یہ لوگ نکتہ رسی سے کوسوں دور ہیں-اور پیہ بات ان کی غلط فنمی کی علامت اور حدیث یاک ہے بدخلنی کی نشانی ہے کیو نکہ کسی علم کا مستعمل درائج جو ناامر دیگر ہے ادر اس کا کتابی صورت میں مدون ہو ناامر دیگر ہے۔علم حدیث بی پر کیامو قوف ہے۔ جملہ علوم و فنون کی مذو ین اور ان کے تعلیمی و کتابی قواعد کی بناان کے رواج واستعال کے بعد ہوئی اب تو ہر پیشہ کتابی صورت اختیار کر رہاہے۔ کیا کوئی عقلمنداس ہے یہ نتیجہ نکالے گا کہ یہ علوم وفنون اور پیشےود ستکاریاں جو د نیامیں فن کتابت جاری ہونے ہے بھی پہلے کے ہیں۔مثلا زباندانی ومنطق (نطق ظاہری و ادراک باطنی) نئے ہیں- حالا نکہ ان کے قواعد و مصطلحات سینکڑوں برس بعد بنائے مجئے - بس اگر چہ علم حدیث مکمل کتابی صورت میں آنخضرت تلاق کے بعد آیا-اوراس کے اصول و مصطلحات چیچیے لکھے گئے - نیکن اس کااستعمال اور اس پر عمل در آید اور اس کا واجب الابتاع ہو نازمانہ نبوت اورعصر صحابہ میں برابر تھا۔ جس ہے کسی کوا نکار نہیں ہو سكتا- كيونكه بير تواسى عهد سعادت مهداور زمان بركت نشان كے واقعات كى حكايت ب اور بس - مثلاً نماز وغيره عبادات اور معاملات احكام جو كتب حديث بيس مروى بين-

عصر نبوت وعمد صحابہ میں برابر مستعمل تھے اور ای لئے ان کو"مروی"کہاجاتا ہے کہ وہ ذمانہ تدوین سے سابق زمانہ کے حال کی حکایت ہیں۔ پس جنب اس عمل در آمد کو بعد کے زمانہ میں روابیة مع اسناد مدون کیا گیا تو کتابت و تدوین نئی ہوئی نہ کہ علم وعمل - پن بی شبہ بالکل بے بنیاد ہے - واللہ الهادی -

امردوم: - جس پر کسی فرقے کی جدت وقد امت کے متعلق نظر ضروری ہے۔ یہ ہے کہ اس فرقے کے امتیازی اصول و مسائل کو دیکھا جائے کہ آیا یہ اصول صاحب شرع کے مقرر کردہ ہیں یااس کے بعد کسی دیگر نے ان سب کویاان میں سے بعض کو وضع کیا۔

اس پر نظر کرنے سے یہ فاکدہ ہوگا کہ جس فرقے کے انتیازی اصول و مسائل صاحب شرع لینی آنخضرت بھا کے مقرر کردہ ہوں گے۔اس کو آپ سے خصوصی نبست اور حقیق تعلق ہوگا۔اور جس فرقے کے تمام یا بعض اصول و مسائل مخترعہ ہوں گے وہ فرقہ ازرو کے ایک خاص فرقہ ہونے کے مبلغ شریعت پنیمبر ہر حق فداہ روحی کی طرف صحیح ہوگی طرف صحیح ہوگی طرف صحیح ہوگی جس نے اس کے زیار آگیا جس نے اس کے زیارا آگیا جس نے اس کے زیارا آگیا کہ ان کے مسائل مخصوصہ ان کے امام و پیشوا جہم بن صفوان نے اختراع کے۔اور صفات باری عزاسمہ اور مسئلہ جبر و قدر کی جو کیفیت ان کے ہاں مسلم ہے وہ نہ تو زمانہ نبوت میں تعلیم کی گئ اور نہ عصر صحابہ میں اس کا کوئی قائل تھا۔پس چو نکہ اہل حدیث کا اصل اصول ہے۔

اصل دین آمد کلام الله معظم داشتن پس حدیث م<u>صطف</u>ر برجان مسلم داشتن

اور یہ اصول اپنی ذاتی شمادت سے بغیر کسی خارجی دکیل کی احتیاج کے ظاہر کر رہا ہے کہ میں اپنے نبی محمد رسول اللہ علی کے وقت سے ہوں اس لئے اہل حدیث کی ابتدا جھی جو اس اصول کے پابندو قائل ہیں۔ آنخضرت علی ہے۔ اس بنا پروہ علی روس محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

الاشماد كہتے ہیں اور كهہ سكتے ہیں "ہمارا كوئى عقیدہ اور كوئى طریق عمل اور كوئی طریق عبادت ابیانهیں -جو آنخضرت ﷺ کا سکھایایا فرمایا ہوانہ ہو - یاعصر صحابہٌ میں اس پر عمل نہ ہوتا ہو''اور سب مراتب کے بعدیہ کہ ہمارا ظاہر و باطن بالکل قر آن وحدیث کے مطابق وموافق ہے-اوراس میں سر موکسی طرح کا تخالف نہیں ہمارے کسی عقیدے اور سمی عمل میں کوئی ایسی بات نہیں جو قر آن شریف کی سی نص یا حدیث نبوی کے کسی بیان یا ہر دو کے صحیح استباط ہے ذرہ برابر بھی مخالف ہو ہمارے جمیع مسلمات اعتقادیہ و عملیہ (اصولیہ و فروعیہ) ہمارے نزدیک ٹھیک اسی صورت میں تشکیم کئے جاتے ہیں-جس صورت میں صحابةٌ میں تشکیم کئے جاتے تھے اور آنخضرت علیے نے ان کو تعلیم کئے تھے یا کم از کم بصورت نص موجود نہ ہونے کے قر آن وحدیث ہے صحیح طور پر متنبط ہیں'نہ تووہاشنباطات مخالف نصوص ہیںاورنہان کی بنامحض قیاسورائے پرہے-امر سوم : - جس پر کسی فرتے کی جدت و قدامت کی نسبت نظر کرنی ضروری ہے رہے کہ تاریخی طور پر اس فرقے کے اصول کو دیکھا جائے کہ ان پر عمل در آمد کب شروع ہوا- آیا مبلغ شرع پیغیمرؓ خدا کے وقت میں -یااس( آپؓ) کے بعد صدر اول

میں ان اصول متنازعہ پر عمل در آمد تھایا نہیں۔

یہ اس لئے ہے کہ ہو سکتا ہے کہ کوئی فرقہ قر آن وحدیث میں تھینج تان کر کے
اور اپنے خود ساختہ مقدمات واصول قیاس اور قواعد اجتماد قائم کر کے اپنے اصول کو

پرانے قرار دے لے۔ لیکن دیکھنا تو یہ ہے کہ جس صورت میں یہ اصول و مسائل

ہمارے سامنے پیش کے جاتے ہیں۔ آیا اس صورت نے اس سے قبل عمد نبوت وعصر
صحابہ میں بھی عملی شکل اختیار کی تھی۔ کیونکہ اسلام عملی ند ہب ہے اور اس کا علم بھی

عمل سے متعلق ہے۔ محض ذہنی نہیں ہے۔اور آنخضرت ﷺ اسلام کے آخری نبی ہیں۔اور صحابہؓ آپ سے علم وعمل حاصل کرنے والے ہیں۔اگر تاریخی طور پر ثابت ہو جائے کہ نہی چش افیاد ہ صورت نیان ہر کت نشان میں مسلم تھی۔ تواس فرقے کے

جائے کہ میں پیش افتادہ صورت زمان بر کت نشان میں مسلم تھی- تواس فرقے کے قدیم ہونے میں اوراپنے صاحب شرع کے وقت سے ٰہونے میں کلام نہیں-ورنہ اس کا نیا فرقہ ہونا بھنی ہے۔ بھرہ اس اصول کے روسے بھی "اہل حدیث" اپنے پرانے اصول ۔۔

> اصل دین آمد کلام الله معظم داشتن پس حدیث مصطفے برجال مسلم داشتن کود ہراتے ہیں نیزسب کو۔

ما المحديثيم دغارا نشا سيم باقول نبي چون و چرا رانه شناسيم

سناكر كتے بي "زمان سعادت اقتران بين اى پر عمل تقا-عمد صحابه بين يى وستور العمل تقا-عمد صحابه بين يى وستور العمل تقا-عمر تابعين بين اى كارواج تقا-اس كے سواكوئى ديگر امر واجب الا تباع والطاعة نهيں سمجھا جاتا تھا" آيت اتبعوا ما انزل البكم من ربكم ولا تتبعوا من دونه اوليا أو (اعراف به م) بين اى روش كى تاكيد ہے اور آيت وما اتكم الرسول فحذوه وما نهاكم عنه فائتهو أو (حشرب ٢٨)كا تكم اى پر منى ہے۔ الرسول فحذوه وما نهاكم عنه فائتهو أو (حشرب ٢٨)كا تكم اى پر منى ہونے بين كوئى شبه ندر با وللدا لحمد

#### \*\*

لہ پیروی کرواس کی جو تمہاری طرف تمہارے رب کی طرف سے اتارا گیاہے -اور اس کے سوا (خوذ معاختہ) دوستوں کی پیروی نہ کرو-

ا جو کچھ م کو (خداگا) رسول دے اسے لے لواور جس سے روکے اس سے بازر ہو-

# فرقہ اہل حدیث کاذکر کس پرانی کتاب میں ہے

اس عنوان سے اس وہم کا دور کرنا مقصود ہے جو اس زمانہ میں بعض کم علم اور غیر محقق لوگوں کو پڑتا ہے کہ فرقہ اہل حدیث کی ابتدا زیادہ سے زیادہ ایک صدی سے پچھ اور کی ہے - کیونکہ ان کانام محمد بن عبدالوہاب نجدی کی طرف منسوب ہونے کی وجہ سے وہانی ہے اور اس کی ولادت والے میں اور وفات استاج میں ہوئی پس یہ ایک نیا فرقہ ہے -

(۷) فرقہ اہل حدیث کی قدامت بلحاظ اصول (عقائد) اور فروع (عملیات) کے ہم سابقہ بدلائل ثابت کر آئے ہیں۔ اس فصل میں ہم صرف یہ جانا چاہتے ہیں کہ اہل حدیث کاذکر ان کتابول میں موجود ہے۔ جو شخ محمد بن عبد الوہاب سے صدیول پیشتر لکھی گئیں۔ پس ان کی فد ہمی نسبت شخ موصوف کی طرف ہر گزورست نہیں کیونکہ کوئی منسوب نان نسبت میں اپنے مفسوب الیہ سے پیشتر نہیں ہو سکتا۔ یہ ایک ایسا تاریخی ثبوت ہوگا جس سے کوئی انصاف پیندا افکار نہیں کر سکے گاس کے بعد ہم بنائیں تاریخی ثبوت ہوگا جس سے کوئی انصاف پیندا افکار نہیں کر سکے گاس کے بعد ہم بنائیں گے کہ جس امر میں اہل حدیث خفی اور شافعی مقلدین سے متاز ہیں اسی امر میں شخ محمد بن عبد الوہاب سے بھی مختلف ہیں۔ پس ان کووبائی کہنا ہر گزدر ست نہیں۔

علم شریعت کے مختلف شعبے ہیں مثلاً تفیر' حدیث' فقہ 'اصول کلام اور تاریخ وغیرہ ہر شعبہ کی قدیم و جدید تصانیف میں برابر اہل حدیث کا ذکر عزت سے پایا جاتا ہے۔ جس سے صاف ظاہر ہے کہ ان مصفین کی نظر میں ضرورا کیک گروہ موجود تھا جن کی تحقیقات و تقید کی سب کوا حتیاج تھی۔ بعض جگہ توان کا ذکر لفظ اہل حدیث سے ہوا ہے اور بعض جگہ اہل اثر کے نام سے اور بعض جگہ ہے اور بعض جگہ محدثین کے نام سے اور بعض جگہ محدثین کے نام سے - مرجع ہر لقب کا بھی ہے کہ چونکہ اس گروہ باشکوہ کو احادیث و آثار نبویہ سے ایک خاص انس و شفقت ہے۔ اس لئے ان کو ان پیارے القاب سے یاد کر

کے صرف آنخضرت علیہ کی طرف منسوب کیا گیا-اور مقولہ ''از مصطفے شنیدن واز دیگر ال بریدن''اور مصرع

> کسی کا ہورہے کوئی نبی کے ہورہے ہیں ہم کوصادق کر دکھایا گیا-اور نسبت سولی کوجواس شعر ۔

اهل الحديث هم اهل النبي وان

لم يصجبوا نفسه انفاسه صحبوا

میں ندکورہے۔ ثابت کر کے زبان حال سے آنخضرت ﷺ کی طرف سے جار دانگ عالم میں ڈ نکا بجادیا۔۔۔

در مخن نیمال شدم چون بوئے گل در برگ گل ہر که ویدن میل دار و در سخن بیند مرا میں میں کا میں دار و در سخن بیند مرا

چنانچہ مولاناحالی مرحوم ای گروہ حق پڑوہ کے وصف میں یوں رطب السان ہیں۔ گروہ ایک جویا تھا علم نبی کا لگایا پیتہ جس نے ہر مفتری کا

نه چھوڑا کوئی رخنہ کذب خطی کا کیا قافیہ تنگ ہر مدعی کا

کئے جرح و تعدیل کے وضع قانوں حالہ یا کہ بطار پر رف

نہ چلنے دیا کوئی باطل کا افسول

ای دھن میں آساں کیا ہر سفر کو ۔ ای شوق میں طے کیا بحر و بر کو سنا خازن علم دیں جس بشر کو ۔ لیا اس سے جا کر خبر اور اثر کو

پھر آپ اس کو پر کھا کموٹی پہ رکھ کر

دیا اور کو خود مزا اس کا چکھ کر

کیا فاش راوی میں جو عیب پایا مثالب کو چھانا مناقب کو تایا مشائخ میں جو قبح نکلا جتایا ائمہ میں جو داغ دیکھا بتایا طلسم درع ہر مقدس کا توڑا

نہ ملا کو چھوڑا نہ صوفی کو چھوڑا

رجال اور اسانید کے ہیں جو دفتر گواہ ان کی آزادگی کے ہیں کیسر نہ تھاان کا احسال یہ اک اہل دیں پر وہ تھے اس میں ہر قوم و ملت کے رہبر لبرٹی میں جو آج فائق ہیں سب سے ہنائیں کہ لبرل ہے ہیں وہ کب سے

بگوشی وغلامی کومایہ نازوسر مایہ افتخار سمجھ چکے تتے اس واسطے کہا گیاہے - ت اخلان میں خال لان محم کا

لقب سلطان ہے غلامان محمد کا اورایشیا یورپاورافریقہ کے اکثر ممالک ان کے ذیر نگیں تھے۔ چین و عرب ہمارا ہندوستان ہمارا ممال ممارا جمال ہمارا ممال ہمارا جمال ہمارا

پس اہل حدیث کو باعتبار زمانہ کے نیا فرقہ کمنا ایسا ہی ہے جیسا کہ بلحاظ اصول و مسائل کے اسے جدید قرار دینا-اگر ہم اہل حدیث کا ذکر کتب حدیث میں دکھائیں- تو شائد کسی کو وہم ہو کہ ان کتابوں میں ان کا ذکر کوئی تعجب کی بات نہیں کیونکہ یہ کتابیں تو محدثینؒ ہی کی تصنیف ہیں-اس لئے ہم ان کے علاوہ دیگر فنون کی کتب کے حوالے مجھی پیش کریں گے-

علم حدیث کی کتابوں کے حوالے اس لئے مفید ہیں کہ زمانہ اسلام میں قر آن مجید کے بعد سب سے پہلے جس علم کی تدوین ہوئی وہ وہی ہے جو قر آن کریم کا توام ہے لینی فن حدیث چنانچہ یہ امر تاریخی حوالوں ہے اس فصل سے ظاہر ہو گا جس میں کتابت و تدوین حدیث کابیان ہوگا-انشاء اللہ تعالیٰ-

وجه تشمیه الل حدیث :-اس موقعه پریه بات خاص طور پر ملحوظ رہے-که چو نکہ نام کا تقرر تمیز و نعار ف کے لئے ہو تاہے اور صدر اول و قرون ثانی میں یعنی صحابہ ؓ و تابعینٌ میں اختلاف کی بنایر مذاہب کی بنیاد نہیں پڑی تھی اور امت کو مختلف فر قوں میں تقتیم کرنے کی حدیں نہیں تھینچی گئی تھیں بلکہ صرف کتاب اللہ اور سنت رسول ﷺ کا تقید تھااور آنخضرت ﷺ کے سواکسی دیگر شخص کی شخصیت کو شریعت میں داخل نہیں کیا جاتا تھا۔ غرض کوئی دوسرافرقہ تھاہی نہیں اس لئے کس سے متیز ہونے کے لئے الگ نام کی ضرورت نہیں پڑی تھی۔ حتی کہ جب مجتمدین کے اقوال کو ججت گر دانا گیا-اور مختلف نداہب کی بنیادیں قائم ہو گئیں تو جن لوگوں نے طر زاول اور زمانہ سابق کی ہر طرح کسی شخصیت کو دین میں داخل کرنے کے بغیر صرف کتاب و سنت ہے دین حاصل کرناا پناد ستور ر کھااور راویوں کی روایت اور ان کی درایت میں فرق کیا اور اینے عمل واعتقاد کی بناصرف سمعیات ( قر آن و حدیث) پر رکھی وہ اہل حدیث ' اصحاب حدیث الل اثر اور محدثین كملائے - چنانچه بد بات حجت الله كى طويل عبارت میں پہلے گذر چکی ہے اور باتی سب یا تواہیے اپنے امام و مقتدا کی طرف منسوب ہوئے۔ جس کی شخصیت کوانہوں نے دوسرے فرقوں میں حد فاصل قرار دیا تھااور اس کے مجتدات کو بجائے خود اصل و سند مانا تھا- مثلا حنفی و شافعی باعتبار امام ابو حنیفهٌ اور امام شافعیؒ کی طرف منسوب ہونے کے -اور پااس مسئلے کی طرف منسوب ہوئے جس میں انہوں نے اصحاب حدیث ہے اختلاف کیا- مثلاً قدریہ بسبب تقدیر کے منکر ہونے کے اور جبرید بلحاظ جبر محض کے قائل ہونے کے اور مرجید بوجہ انتمال کوایمان سے جدا کرنے اور محض ایمان پر امید نجات د لانے کے -

یہ اس شبہ کا جواب ہے جو بعض ناواقف پیش کیا کرتے ہیں کہ اہل حدیث اگر قدیم ہیں توبیہ لقب زمان صحابہ و تابعین میں کیوں مشہور نہیں ہوا-

اس اعتقادی و فروعی اختلاف سے پیشتر عصر صحابہ میں بھی آیک عظیم اختلاف میں ایک عظیم اختلاف میں ہو ایک عظیم اختلاف بن مواقعا جس کی بناا مور سیاست پر تھی - لیکن بعد کووہ بھی نہ ہی واعقادی اختلاف بن محتبہ محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

گیادرامت میں ایک عظیم تهدکہ کچ گیا۔ مثلاً شیعہ کو اصل میں بیاس گروہ کانام تھا۔ جو
امیر معاویہؓ کے مقابلہ میں حضرت علیؓ کا حامی تھا اور خارجی اس طا گفہ کا نام تھا جو
امر تحکیم میں حضرت علیؓ سے الگ ہو کر آپ پر اعتراض کرتا تھا لیکن آج وہ
معتقدات میں اہل سنت کے مدمقابل ہیں۔ اور اگر تاریخی سراغ نگائیں تو معلوم ہو گا کہ
"اہل سنت و جماعت" کا ممتاز لقب انہی بدی فرقوں کے مقابلے میں وضع کیا گیا تھا جیسا
کہ سابقامعلوم ہو چکا ہے۔

آج کتب حدیث میں سب سے پرانی مؤطانام مالک ہے۔ امام ہمام کی پیدائش مدینہ طیبہ میں پہلی صدی کے اخر عشرہ ۱۹ میں خلیفہ ولید بن عبد المالک اموی کے عہد میں ہوئی اور و فات مدینہ طیبہ ہی میں عصر بن امیہ کے بعد المحالے میں خلیفہ ہارون الرشید عبای کے زمانہ میں ہوئی۔ اس وقت تک علم اسلامی تمام شالی افریقہ کو فتح کر کے سپین وغیرہ ممالک یورپ میں لہرا رہا تھا۔ امام مالک کا فیض حدیث ال تمام ممالک اسلامیہ میں پہنچ چکا تھا۔ چنانچہ مؤطاکا آخری نسخہ عام طور پر متد اول ہے کیکی بن محمودی کی روایت سے ہے۔ جو امام مالک کے بلا واسطہ شاگر دہتے۔ اور اہل سپین سے موطامیں فرقہ بندی کا ذکر شیں ہواور نہ اس میں مسائل کا بیان بطور تردید فرقہ بندی کا ذکر شیں ہواور نہ اس میں مسائل کا بیان بطور تردید

(i) امام مالک کے لائق شاگر دون میں سے ایک امام شافعتی ہیں جو وہ اچے میں پیدا ہوئے اور س<mark>م ماجے میں فوت ہوئے جس سے زمانہ تبع تا بعین ختم ہو گیا- آپ اپ</mark>ے سفر نامہ مولفہ امام سیوطی میں جو آپ نے اپنے شاگر در بھے بن سلیمان مصری کو املا کر ایا تھا فرماتے ہیں-

يلقاني الرجال واصحاب الحديث منهم احمد بن حنبل و سفيان بن عينيه و اوزاعي (رحلة الشافعي ص١٤)

" مجھے عام لوگوں بھی ملتے تھے اور اصحاب حدیث بھی جن میں ہے بعض یہ

ل چنانچہ یہ امر باب اول کے ضمیمہ فصل سوم میں بالتقفیل نہ کور ہو چکا ہے-

### ې احمد بن حنبل اور سفيان بن عينيه اوراوزاعي<sup>، ال</sup>

(۲) اسی طرح توالی الناسیس میں کئی جگہ امام شافعیؒ کی زبانی اور بعض جگہ تذکرہ مصنف یعنی (حافظ ابن حجر) کے الفاظ میں الفاظ اصحاب الحدیث اور اہل الحدیث ند کور جیں۔ ان مواقع میں ہے ایک موقع بہت لطیف ہے کہ مصنف علام نے اہل الحدیث کو روش و طریق واجتماد و حفظ نصوص میں اہل الرائے (کوفیوں) کے مقابلے میں ذکر کیا ہے چنانچہ امام شافعیؒ کے جامع الفقہ والحدیث ہونے کی بابت فرماتے ہیں فاجتمع له علم اهل الرای و علم اهل الحدیث حافظ ابن حجر مے کے حامیں پیدا ہوئے اور علم میں فوت ہوئے۔

(۳) کتاب جامع الترمذی تواہل حدیث اور اصحاب الحدیث کے ذکر سے بھری پڑی ہے۔ چنانچہ ہم چند مواقع بطور نمونہ درج کرتے ہیں۔

جلد اول مطبوعه محبتبائی دبلی ص ۴ سطر ۳۰ نیز ص ۲ سطر ۲۳ نیز ص ۹ اور سطر ۲۳ نیز ص ۱۰ سطر ۳۰-

ای طرح امام ترندی "کتاب العلل" میں بھی کی جگہ ذکر کرتے ہیں۔ جن میں سے ایک بیہ ہے صادل سطر ۲۵ امام ابو عیسیٰ ترندی و ۲۰جے میں پیدا ہوئے اور وے ۲جے میں فوت ہوئے۔

(۴) کتب فقہ حنیٰ میں بھی اہل حدیث کو ایک" فرقہ "کر کے لکھاہے - چنانچہ علامہ سید محمد امین این عایدین شامی روالحقاز شرح الدر الحقار جلد سوم ص ۳۹۳ و ص ۳۹۴ میں فرماتے ہیں -

حكى ان رجلا من اصحاب ابى حنيفة خطب الى رجل من اصحاب الحديث ابنته في عهد ابى بكر الجوز جاني فابي الا ان

ل امام احمد بغداد کے رہنے والے ہیں امام ابو سفیان بن عینیہ کوف کے اور امام اوزائی شام کے جغر افیہ اور انتقام ک جغر افیہ اور نقشہ ایشیا پر نظر رکھنے والے اصحاب جان سکتے ہیں کہ بغداد 'کوف اور شام میں حمس قدر بعد مسافت ہے۔ اس سے معلوم ہو سکتا ہے کہ امام شافعی کے وقت میں جماعت ہیں تھا۔ کمال تک چھیلی ہوئی بھی۔اللم زوفزز۔

یترك مذهبا فیقراء حلف الامام ویرفع یدیه عند الانحناء و نحو 
ذلك فاجابه فزوجه (شامی حلد ثالث طبع مصر ص ٢٩٣)

"روایت ہے كہ قاضی ابو بحر جو زجانی كے عمد میں ایک حنی نے ایک اہل 
صدیث ہے اس كی بیٹی كارشتہ مانگا تو اس (اہلحدیث) نے انكار كر دیا مگر اس 
صورت میں كہ وہ (حنی) اپنا نہ بب چھوڑ دے اور امام كے پیچھے (سورہ 
فاتحہ) پڑھے اور ركوع جاتے وقت رفع یدین كرے اور مثل اس كے (اہل 
حدیث كے دوسرے كام بھی كرے) پس اس (حنی) نے اس بات كو منظور 
کر لیا تو اس (اہل حدیث) نے اپنی لڑكی اس كے تكام میں دے دی۔" 
کر لیا تو اس (اہل حدیث) نے اپنی لڑكی اس كے تكام میں دے دی۔" 
قاضی ابو بحر جو زجانی تیسری صدی كے قاضی ہیں۔ آپ ابو سلیمان كے شاگر د جھی رالفوا كدالبہہ میں ۱۱)

اس حوالہ سے صاف اثابت ہوتا ہے کہ تیسری صدی میں بھی مستقل ایک گروہ موجود تھا۔ جس کا نام اصحاب حدیث تھااور ان کے امتیازی مسائل ہیں سے قرات فاتحہ طلف الا ہام اور رکوع جاتے وقت رفع یدین تھے۔ کیااس زمانہ میں بھی انہی مسائل کی وجہ سے اہل حدیث کے ساتھ عداوت نہیں کی گئی اور نہیں کی جاتی ؟ جس کے جواب میں کماجا تا ہے۔

مکش ہے تنج ستم والهان سنت را کروہ اند بجو پاس حق گنا ہے دگر

(۵) ای طرح امام مسلم بن تتیبہ آئی گرال قدر کتاب تاویل مختف الحدیث میں معتزلہ ، جہمیہ 'روافض 'الل الرائے وغیر حافر قول کاذکر کرنے کے بعد ان کے مقابلے میں ایک خاص عنوان اصحاب الحدیث کے ذکر میں مقرر کرتے ہیں اور اس میں فرمائے ہیں کہ اصحاب حدیث نے حق کو اس کے ملنے کی جگہول سے تلاش کیا اور ان کور سول اللہ علیہ کی سنت کی پیروی کی وجہ سے قرب اللی حاصل ہو گیا۔ پھر فرماتے ہیں کہ اصحاب حدیث کی برکت سے حق ظاہر ہو گیا اور لوگ سنت نبوی کے مطبیع و منقاد ہو اصحاب حدیث کی برکت سے حق ظاہر ہو گیا اور لوگ سنت نبوی کے مطبیع و منقاد ہو

گئے اور رسول اللہ ﷺ کی احادیث پر فیصلے (اور عمل در آمد) کرتے تھے-بعد اس کے کہ وہ فلال اور فلال (اشخاص) کے اقوال پر فیصلے (اور عمل در آمد) کرتے تھے-اگر چہ وہ اقوال رسول اللہ ﷺ کی احادیث پر فیصلے (اور عمل در آمد) کرنے گئے ساتھے میں بغداد میں فوت ہوئے-

اس سے صاف ظاہر ہے کہ امام ابن قنیبہ کے وقت میں اور ان سے پیشتر ان نہ کورہ بالا فرقوں کے مقابلے میں ایک خاص فرقہ اصحاب حدیث کا موجود تھا۔ جن کا فرجب اقوال الرجال کے مقابلے میں احادیث رسول اللہ ﷺ کی پیروی تھی۔ اور یمی اہل حدیث کا امتیازی نشان ہے اور یمی اتباع حدیث کی خصوصی علامت ہے اور یمی صورت حضر ات مقلدین اور اہل حدیث میں زیر نزاع ہے۔ جس پروہ اہل حدیث کو غیر مقلد کہتے ہیں۔

(۱) اس کے بعد ہم ایک ایسے علم کا حوالہ پیش کرتے ہیں جے نہ ہی اختلافات سے کوئی بھی تعلق نہیں۔ اس میں بھی فرقہ اہل حدیث کا ذکر موجود ہے۔ چنانچہ تاریخ فرشتہ میں سلطان محمود غزنوی رحمتہ اللہ علیہ کے ذکر میں لکھاہے۔

سلطان محمود نیزا بوالطیب سل بن سلیمان معلو کی را که ازامکه ابل حدیث بود برسم رسالت پیش ایلک خال فرستاد ه الخ- جلد اول مقاله اول ص ۱۲۳ <sup>یا</sup>

سلطان محمود غرنوگ کا زمانہ اسلام کے نهایت عروج واقبال کا زمانہ ہے یہ سلطان عظیم الشان کے سے چیس پیدا ہو ااور ۴ سسال سلطنت کی-

(2) اس کے علادہ اسی فن کا دوسرا حوالہ ہیہ ہے کہ علامہ بیثاری مقدی جنہوں نے 22 میں ہندوستان کی سیاحت کی اپنے سفر نامہ میں حالات "منصورہ" علاقہ سندھ میں فرماتے ہیں-

"یمال کے ذمی بت پرست لوگ ہیں۔ مسلمانوں میں اکثر اہلحدیث ہیں۔" (تاریخ شدھ جلداول ص ۱۲۴)

ل تفیر بیناوی - ماشید سیالکوئی بر بیناوی تفییر کبیر وغیر و بیل بھی اہل صدیث کافکر بلترت ہے - محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

اس سے بھی ثابت ہو تا ہے کہ یہ گروہ باشکوہ چو تھی صدی میں کثرت سے ہندوستان میں بھی موجود تھا-

(۸) اس کے علاوہ اس فن کی ایک اور مشہور و متد اول کتاب تاریخ ابن خلدون کا حوالہ ہے اس میں علامہ موصوف صحابہ کے بعد کے زمانے کی نسبت فرماتے ہیں:

وانقسم الفقه فيهم الى طريقتين طريقة اهل الراى والقياس وهم اهل العراق وطريقة اهل الحديث العداق وطريقة اهل الحديث وهم اهل الحجاز وكان الحديث قليلافي اهل العراق لما قد منا (مقدمه ص٢٧٦ فصل في علم الفقه) اور منقسم مو كن ان مين فقد دو طريقون پرائل رائو قياس كے طريقه پراور وہ ائل عراق بين اور ائل حديث كے طريق پر اور وہ ائل حجاز بين – اور ائل عراق بين فن حديث قليل تفا-اس وجه سے جو بم نے جو بيان كى –

اس کے بعد پھرائی قصل میں فرماتے ہیں۔

ولم يبق الامذهب اهل الراى من العراق واهل الحديث من الحجاز (مقدمه ج۱\_ ص٢٧٣)

''اور نہیں باقی رہا مگر ند ہب اہل رائے کا عراق سے اور اہل حدیث کا حجاز

ے-"

(9) اس کے بعد ہم ایک ایسے بزرگ کی عبارتیں نقل کرتے ہیں۔ جو اہل حدیث اور مقلدین میں برابر مسلم ہیں۔ ان سے مراد حضرت پیر صاحب سید عبد القادر جیلانی رحمتہ اللہ علیہ ہیں آپ اپنی مضہور کتاب غنیتہ الطالبین میں بہت جگہ اہل الاثر اور اہل حدیث کا ذکر کرتے ہیں چنانچہ آپ علامات "اہل بدعت" کی فصل میں تحریر فرماتے ہیں۔

"فعلامة اهل البدعة الوقيعة في اهل الاثر"

( ص۱۹۸ مطبوعه مطبع مرتضوی دهلی)

''بدعتیوں کی نشانی ہیہ ہے کہ وہ''اہل حدیث'' کی غیبت وبد گو کی کرتے ہیں۔''

اس مقام پر "الل الا ر " ہے مراد اہل حدیث ہیں - شرح تحبہ جو اصول حدیث کی مشہور و متد اول کتاب ہے اس کا پورانام ہیہ ہے - شرح نحبة الفکر فی مصطلح اهل الحق "

نیزیه که فخرنا جناب مولوی عبد الحکیم صاحب فاضل سیالکوٹی اس عبارت کا ترجمہ فارسی ان الفاظ میں کرتے ہیں ''پس نشان اہل بدعت عیب کر دن ست در اہل حدیہ ہے۔''

اوراس فصل میں حضرت پیر صاحب نے جتنی دفعہ لفظ اہل الاثر لکھاہے مولوی صاحب ممدوح نے سب جگہ اس کا ترجمہ اہل حدیث ہی لکھاہے اور ہم اوپر لکھ آئے ہیں کہ اہل الاثر – اہل حدیث اور اصحاب حذیث سب اہل حدیث ہی کے لقب ہیں" لفظ چگذاری سوئے معنی روی"

عباراتنا شتی و حسنك واحد و كل الى ذاك الحمال يشير چنانچه حفرت پيرصاحبٌ عبارت مندرجه بالا كے کچھ آگے يه ذكر كركے كه بدئ لوگ "الل مديث "كے طرح طرح ك نام ركھتے ہيں-لكھتے ہيں-

ولا اسم لهم الا اسم و احد وهو اصحاب الحديث (ص١٩٨) "اوران كا توصرف أيك بى نام ب يعنى الل مديث "ل

ا بعض مقلدین کماکرتے ہیں کہ حضرت پیر صاحب قدس سر ہاور دیگر مصفین جنہوں نے اہل حدیث کی تعریف کی ہے۔ اس سے ان کی مرادیہ وہابی لوگ نہیں۔ بلکہ گردہ محدثین ہے جو ائمہ حدیث کی تعریف کے جو ائمہ حدیث تھے اور وہ مجتند ہے اس سے ان کی مرادیہ وہابی لوگ نہیں۔ ایسا کنے والے حضر اس محتیق و فتم سے قاصر ہیں۔ ان کے قول سے تو یہ قابت ہو گیا کہ محدثین کس کے مقلد نہ تھے۔ اب یہ سوچنا حاسبے کہ ان کی محدثین کی روایات کے مقلد نہ تھے۔ اب یہ سوچنا نہیں ؟ اس کا جو اب ان کی محدثین کس غیر مجتند بھی تھے یا فتیں ؟ اس کا جو اب نئی میں تو ہو سکتا نہیں۔ کیو نکہ ان کی روایات کے دفاتر اب تک محفوظ ہیں۔ اور و نیا جمان کے ممالی ان پر عمل کر رہے ہیں۔ حتی کہ حضر ات مقلدین بھی این پر عمل کرنے والے ان کی دفاتر حدیث پیش کرتے ہیں۔ ملاحظہ ہو ہوایہ۔ تو ان کے وقت میں ان پر عمل کرنے والے کے کوئی نہ تھے۔ اگر بتے اور ضرور جھے تو تو قابت ہو ہوایہ۔ تو ان کے وقت میں ان پر عمل کرنے والے کے کوئی نہ تھے۔ اگر بتے اور ضرور جھے تو قو قابت ہو ہوا کہ بغیر کسی معین محفی کی تقلید کے احادیث نہویہ اور آثار صحابی کی تائید میں شاہ عبد العزید کے احادیث بیں۔ اس کی تائید میں شاہ عبد العزید کے احادیث سے کسی نے سوال کیا۔

اب بھی اہل حدیث کے مخالف ان کے کئی طرح کے نام رکھتے ہیں کوئی "نجدی"
کہتاہے کوئی "وہائی" کہ کر بدنام کر تاہے کوئی "غیر مقلد" کے نام سے یاد کر تاہے -وہ
یاد رکھیں کہ ایسا کرنے والوں کو حضرت پیر صاحب "بدعتی" کتے ہیں - ہم ان سب
جدید ناموں سے بیزار ہیں - سوائے اس اپنے پیارے لقب کے جس میں اس محبوب
رب العالمین (علیہ کے کی طرف نسبت پائی جائے - یعنی اهل حدیث النبی صلی الله
علیه و سلم - ئ

### کسی کا ہورہے کوئی نبی کے ہورہے ہیں ہم

حفرت پیرصاحب اوس پیدا ہوئے اور ادع میں بغداد میں فوت ہوئے اور مولوی عبدالحکیم صاحب سالکوٹی کے نیاھ میں سالکوٹ میں فوت ہوئے۔

ای طرح حفرت پیر صاحب ای کتاب کے ص ۲۱۲ پر فرقہ ناجیہ کے ذکر میں کھتے ہیں کہ ان کانام اصحاب الحدیث ہے۔ حضرت پیر صاحب کی بابت ہم الگ فصل میں ثابت کریں گے کہ آپ مقلد نہیں تھے بلکہ اہل حدیث تھے۔

(٠) المام المحمن المام فخر الدين رازى تغيير كبيريس بذيل آيت وان كنتم في ريب مما نولنا على عبدنا ( يقو ب ا) الل حديث كاذكر كرية بي ( جلد اول ص ٢٣٣ مطبوعه مصر ) الم رازي لا الحيي مين فوت بوئ بين - رحمه الله

میرست میں اور ہوئیں علم فقہ پر عمل کرتے ہیں یا نہیں؟ بعض کھنفس کہتے ہیں کہ محدثین علم فقہ پر عمل نہیں کرتے۔

جواب : علائے محدثین بیک ند بهباز نداب مجتمدین نباشند پس بعضے اعمال ایشاں مطابق کتب فقد ی باشدو بعضے دیگر مطابق کتب دیگر - ص ۲ ااجلد دوم)

اس سے علائے محد ثین کامسلک تو معلوم ہو حمیا۔اب عوام الناس جو مسلک محدثین پر عمل کریں ان کے لئے امام ابن حزم کا حوالہ طاحظہ کریں جو اٹل سنت کے حکمن میں حنابلہ واہل حدیث کے بیان میں محذر چکا ہے۔ حافظ ابن حزم چینی ہیں۔ جو الان ہے میں فوت ہوئے۔ اس سے معلوم ہوا کہ محدثین کے مسلک پر عام لوگ عمل کرنے والے پانچویں صدی میں چین تک چیلے ہوئے ہے اور اس میں بین تک چیلے ہوئے ہے اور اس میں بین تک چیلے ہوئے ہے اور اس میں بین تک جیلے ہوئے ہیں۔

(۱۱) ای طرح امام ابن تھیہ جو جملہ فنون عربیہ میں مسلم امام ہیں۔ اپنی بے نظیر کتاب منہاج السنۃ میں متعدد مقامات پر الل الحدیث اور اصحاب الحدیث کے نام سے ایک مستقل فرقہ کا ذکر کرتے ہیں چنانچہ جلد ثالث ص ۲۳ میں جہمیہ 'قدریہ 'معتزلہ اور کرامیہ وغیرها فرقوں کے تردیدی ذکر میں فرقہ اہل حدیث کا بھی ذکر کرتے ہیں جلد اول ص سمااہ جلد سوم ۲۲ میں بھی ذکر کرتے ہیں جس سے ثابت ہے کہ ان کے وقت میں ان فرقوں کے مقابلہ میں اہل حدیث کا بھی ایک فرقہ موجود تھا۔ منہاج السنۃ جامع ترندی کی طرح اہل حدیث کے ذکر سے بھری پڑی ہے۔ لیکن ہم صرف دو جامع ترندی کی طرح اہل حدیث کے ذکر سے بھری پڑی ہے۔ لیکن ہم صرف دو ضروری اقتباس نقل کرتے ہیں۔ شخ الاسلام اختلاف امت کے ذکر میں اہل حدیث کا جبی اختلاف امت کے ذکر میں اہل حدیث کا جبی اختلاف امت کے ذکر میں اہل حدیث کا جبی اختلاف امت کے ذکر میں اہل حدیث کا جبی اختلاف امت کے ذکر میں اہل حدیث کا جبی اختلاف بھی بیان فرماتے ہیں۔ چنانچہ فرماتے ہیں۔

ثم بعد ذلك اختلاف اهل الحديث وهم اقل الطوائف اختلافافي اصولهم لان ميراثهم من النبوة اعظم من ميراث غيرهم فعصمهم حبل الله الذي اعتصموابه (حلد ثالث ص ٢١)

"اس كے بعد اہل حديث كا اختلاف ہے - جو سب فر قول ميں سے كم اختلاف ركھتے ہيں كيونكه ان كى علمى دراشت جو نبوت سے ان كو ملى ہے دوسروں كى دراشت سے بہت عظیم ہے -ان كواللہ كى رى (قر آن مجيد) نے بحاليا - جس سے دہ متمك ہيں - "

. اس جگہ امام ممروحؒ نے اہل حدیث کوان کی خصوصی نسبت''وراخت نبوت'' سے یاد کیاہے۔

اسی طرح ایک دوسر ہے موقعہ پر علامہ حلی شیعی کے اعتراض کے جواب کے ضمن میں اہل حدیث کی تعریف ایسے پیرائے میں کرتے ہیں کہ اس سے بڑھ کر ہو نہیں سکتی چنانچہ فرماتے ہیں-

من المعلوم لكل من له خبرة ان اهل الحديث من اعظم الناس بحثا عن اقوال النبي صلى الله عليه وسلم وطلبا لعلمها وارغب محكم دلائل و برابين سے مزين، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مكتبہ الناس فی اتباعها وابعد الناس عن اتباع الهوی فهم فی اهل الاسلام کاهل الاسلام کی بیرول الله کی بیرول الله کی بیرول بین سب نیاده تحقیقات کرنے والے اور ان کے علم کے طالب اور ان کی بیرول بین سب سے زیاده رغبت رکھے والے ہیں اور ہواو ہوس کی اتباع بین سب سے زیادہ دور ہیں پس وہ (اہل حدیث) اہل اسلام ہیں ایس ایس ایس اہل اسلام ہیں ۔"

اس تقریف میں کمال یہ ہے کہ اہل حدیث کے ظاہر و باطن کا صحیح فوٹو تھنچ دکھایا ہے۔ اس میں نہ تو محض حسن ظنی و فرط محبت کے سبب غلو کیا ہے اور نہ اہل مدح کی طرح صرف لفاظی سے کام لیا ہے بلکہ جو پچھ واقعی حالت ہے وہی بیان کی ہے۔ جزاہ الله عنا خیر العجزاء

امام صاحب موصوف الم مليدا ہوئے اور ۲۲۸ هيں فوت ہوئے -اللهم اغفر له و ارحمه

(۱۲) اس کے بعد ہم علم اصول کا بھی حوالہ درج کرتے ہیں۔ علم اصول میں تو منبح تلوی کارتبہ سب کو معلوم ہے۔علامہ تفتازانی تلوی شرح تو منبح میں فرماتے ہیں۔

وعليه عامة اهل الحديث والشافعية

اورای پر میں عام اہل عدیث اور شافعیہ ( بھی) تلویح مصری جلد دوم ص ۳۹ بحث(اجماع)

بعض لوگ کمہ دیا کرتے ہیں کہ پرانی کتابوں میں جہاں کمیں لفظ اہل حدیث یا اصحاب حدیث یا محدیث کو شوافع کے مقابلے میں عبارت کو انصاف ہے دیکھیں کہ وہ کن طرح اہل حدیث کو شوافع کے مقابلے میں مستقل گروہ قرار دے کران کا ند ہب نقل کرتے ہیں۔ جس سے صاف ظاہر ہے کہ علامہ کے زمانے میں شافعیہ وغیر ہم مقلدین کے سواایک اور مستقل فرقہ بھی تھا جن علامہ کے زمانے میں شافعیہ وغیر ہم مقلدین کے سواایک اور مستقل فرقہ بھی تھا جن

کواہل صدیث کما جاتا تھااور وہ وہی ہیں جن کا دستورالعمل قر آن و حدیث ہے۔اور خدا کے فضل ہے ہمائی میں سے ہیں۔۔

> ما المحديثيم دغارا نشنا سيم باقول نبی چون و چرارا نشا سیم

یمی علامه تفتازانی شرح مقاصد میں شیعوں کی دلیل حدیث غدیر خم کی شحقیق م*ين فرمات بين-و*قد قدح في صحته كثير من اهل الحديث<sup>ك</sup>

علامہ تفتازانی تو بھی ہوئے - اور اس کتاب تلوی کی تصنیف ہے <u> ۷۵۸ ھ</u>میں فارغ ہوئے۔

(۱۳) ای طرح امام ابن ہمام جو متاخرین حنفیہ میں سے در جہ اجتماد کک پہنیے ہیں۔ اپنی کتاب فتح القدیر شرح ہدایہ مطبوعہ نولکھور پریس میں متعدد مقامات پراس گروہ حق پر وہ کا ذکر کرتے ہیں۔ چنانچہ جلد اول میں ص ۲۲و ص ۹۰وص ۱۱۵وص ۲۸۲ پر ان کا ذکر موجودہے۔

المام كمال الدين ابن جام قريبا • و ع ين بيدا بوع اور الله ين فوت بوع رحمه الله-

(۱۴۴) علامه شامی جن کاذ کر اوپر ہو چکاہے۔شرح در محتار میں فرماتے ہیں۔

قد علمت أن هذا لم يقل به الا الشافعي و عزاه الى جمهور أهل

الحديث (حلد اول ص٧٠٦)

تم جانے ہو کہ اس کے قائل صرف امام شافعی ہیں اور اس کو جمهور اہل مدیث کی طرف نسبت کیاہے-

(۱۵) جس طرح علامہ تفتازانی کی عبارت میں اوپر گذر چکا ہے کہ وہ اہل حدیث کو شوافع سے الگ کر کے لکھتے ہیں-اس طرح علامہ شامی بھی ایک دوسرے موقع پر اہل حدیث کو احناف وغیرهم فقهاء ہے الگ رکھتے ہیں- چنانچہ فتح القدیر ہے خوارج کی

### نبت نقل کرتے ہیں۔

وحكم الخوارج عند جمهور الفقهاء والمحدثين حكم لبغاة وذهب بعض المحدثين الى كفرهم وقال ابن المنذر ولا اعلم احدا وافق اهل الحديث على تكفيرهم (ردالمختار حلد سوم ص٤٧٨) "فارجيول كا يحكم جمهو فقماء اور محدثين ك نزويك باغيول كاسا به اور يعض محدثين ال كوكافر كمت بين - ابن المنذر كمت بين ميرے علم ميں كوكى شخص خوارج كى تكفير بين ابل حديث بے موافق نهيں ہے۔ "

اس سے ہمارا مطلب ایساعیاں ہے کہ مختاج بیان نہیں۔ شخ ابن ہمام مصنف فخ القد ریکا ذکر اوپر گذر چکا ہے کہ وہ الآلاج میں فوت ہوئے اس حوالہ میں بیہ بھی لطف ہے کہ اہل حدیث کو اس گروہ میں شار کیا جاتا ہے۔ جو دوسر نے فر قوں پر اان کے خلاف سنت عمل واعتقاد کی بناپر تھم و فتوی لگانے والے ہیں نہ ان میں سے جن پر فتوی لگایا گیا۔ جیسا کہ آج کل اس کے بر خلاف ہورہا ہے اور رد المختار کے مصنف علامہ سید محمد المین بن عابدین شامی تو زمانہ حال کے قریب ہی ہوئے ہیں۔

(۱۲) ای طرح صاحب کشف الظنون حنفی نے علم اصول پر بحث کرتے ہوئے اہم علاؤ الدین محمد بن احمد سمرفندی کا قول ان کی کتاب میز ان الاصول سے نقل کیاہے۔

واكثر التصانيف في اصول الفقه لاهل الاعتزال المخالفين لنا في الاصول ولاهل الحديث المخالفين في الفروع رباب الالف ص ١١٤ لعني اصول فقه مين اكثر تصانيف معتزلول كي بين جواصول (عقائد) مين بم يعني اصول فقه مين اكثر تصانيف معتزلول كي بين جو بم سے فروع مين عنالف بين اور المحديث كي (تصانيف بھي) بين جو بم سے فروع مين خالف بين -

اس حوالہ سے یہ بھی معلوم ہو گیا ہے کہ حفوں اور اہل حدیث میں اختلاف صرف فروع میں ہے - عقائد میں نہیں ہے - پس حفوں کو اہل حدیث سے عناد و بغض نہیں رکھنا چاہئے - امام علاؤ الدین حفول میں بڑے پائے کے بزرگ ہوئے ہیں - خصوصاً علم اصول میں بہت ماہر ہے۔افسوس ہمیں ان کا زمانہ حیات ووفات نہیں ملا۔

ہاں صاحب کشف الظنون کے آبارہ میں فوت ہوئے ہیں (فوا کد بہیہ ص ۱۳)

ان حوالجات کے علاوہ کٹرت سے اور بھی حوالے ہیں۔ جن کے ذکر سے طوالت کا اندیشہ ہے ان سے صاف ظاہر ہے کہ گروہ اہل حدیث (کٹر اللہ سواد ہم) شروع سے علامہ شامی کے وقت تک برابر ہم صدی میں دنیا کے مختلف حصوں میں موجود رہاہاور علامہ شامی ای کتاب میں شخ محمہ بن عبدالوہاب کا ذکر بھی کرتے ہیں۔ لیکن وہ گروہ اہل صدیث کو اس کا بیرو قرار نہیں دیتے۔ چنانچ سے امر آئندہ فصل سے بخوبی ظاہر ہوجائے محمد یا فاہر ہوجائے گا۔انشاء اللہ بس اہل حدیث کو ایک نیا فرقہ اور قریباً ایک صدی یادو صدی کی عمر والا کہنا تاریخی حالات کے روسے بھی ویبائی غلط ہے جیسا کہ قر آن وحدیث کے دلائل کی رو سے تم والحمد بلڈ المہم۔



## شخ محمد بن عبدالوہاب نجدی اور فرقہ اہل حدیث

جب ہم نے تاریخی شاد تول سے ثابت کر دیا کہ فرقہ اہل حدیث ایک قدیم گروہ ہے۔جو ابتدائے اسلام سے آج تک برابر چلا آرہاہے۔ تو بھی بات اس الزام کے دور کرنے کے لئے کافی ہے کہ بیدلوگ محمہ بن عبدالوہاب نجدی رحمہ اللہ کے متبع نہیں ہیں۔ کیو نکہ شخ موصوف کی پیدائش ہالاھے ہیں اور وفات ۲۰۱۱ھے میں ہوئی۔ لیکن ہم اس فصل میں اس نہ ہمی مسئلہ کے ذکر سے اس الزام کو دور کرنا چاہتے ہیں۔ جس کے روسے ہم دیگر مقلدین حفیہ شافعیہ وغیر هم سے امتیاز رکھتے ہیں یعنی مسئلہ تقلید شخصی اور اس ضمن میں ان الزامات کا جواب بھی دیں گے جو بعض مخصول نے غلطی سے یا عناد سے شخ ممروح پر لگائے ہیں وہ محض اس وجہ سے کہ مسلمان کی نصر سے مہماا کمن واجب ہے۔ جب شخ موصوف ان الزامات سے بری ہیں تو ان کا الزام لگاتے وقت اس آیت خداوندی کو خیال میں رکھ لینا چاہئے۔

والذين يوذون المومنين والمومنات بغير مااكتسبوا فقد احتملوا بهتانا واثما مبينا (احزاب ب٢٣)

اور جو لوگ مسلمان مر دوں اور مسلمان عور توں کو بغیر اس کے کہ انہوں کے ۔ نے قصور کیا ہو (ناحق کی تہمت لگاکر) ایزادیتے ہیں تودہ (جھوٹ) طو فان اور صرح گناہ کا بوجھ (اپی گردن پر)اٹھالیتے ہیں-

شیخ محمد بن عبدالوہاب حنبلی ند ہب کے مقلد تھے۔ چنانچہ یہ بات ان کے اپنے خطبے سے بھی ظاہر ہے۔ جوانہوں نے حرم محرّم میں ہر چمار ند ہب کے نامی علماء کے سامنے بیان کیا کہ

ان مذهبنا في اصول الدين مذهب اهل السنة والجماعة ونحن ايضا في الفروع على مذهب الامام احمد بن حبل ولا ننكر من

قدر احد امن الائمة الاربعة (اتحاف ص ٤١٤)

ے شک ہمارا ند ہب اصول میں تواہلسنت و جماعت ہے۔ نیز ہم فروع میں امام احمد بن حنبلؓ کے ند ہب پر ہیں اور جو هخص ائمّہ اربعہ میں ہے کسی کا بھی مقلد ہو ہم اسے برانہیں جانتے۔

یشخ محد عبدالوباب کا حنبلی المذ جب ہو ناخود علامہ شامی کو بھی مسلم ہے چنانچہ آپ باب البغاة میں فرماتے ہیں -

كما وقع فى زماننا فى اتباع عبد الوهاب الذين خرجوا من نجدو غلبوا على الحرمين وكانوا ينتحلون مذهب الحنابلة لكنهم اعتقدوا انهم هم المسلمون وان من خالف اعتقادهم مشركون استباحوا بذلك قتل اهل السنة وقتل علمائهم حتى كسر الله تعالى شوكتهم وخرب بلادهم وظفر بهم عساكر المسلمين عام ثلث و ثلثين ومائة والف (قوله كما حققه فى الفتح) حيث قال وحكم الخوارج عند جمهور الفقهاء والمحدثين حكم البغاة وذهب بعض المحدثين الى كفرهم قال ابن المنذر ولا اعلم احدا وافق اهل الحديث على تكفيرهم (حلد سوم ص ٤٧٨)

جیسا کہ جمارے زمانہ میں عبدالوہاب کے پیروں میں ہے جو نجد سے ظاہر
جوئے ہیں۔اورانہوں نے حرمین پر بزور غلبہ حاصل کیا ہے اورائی آپ کو
فرف نبست کرتے ہیں۔لیکن وہ یہ اعتقاد رکھتے ہیں صرف
جم بی مسلمان ہیں اور جو جمارے اعتقاد کے خلاف ہیں وہ مشرک ہیں۔اورائ
وجہ سے انہوں نے اہل سنت اور ان کے علاء کا قتل جائز جانا ہے۔ حتی کہ اللہ
تعالیٰ نے ان کی شوکت توڑ ڈالی اور ان بھٹے شہروں کو برباد کر دیا۔اورمسلمانوں
کے انشکروں کو ساسالیا ہیں ظفر یاب کیا (قول مصنف کا کماحققه فی

تاریخ ایل صدیث

تھم باغیوں کا تھم ہے اور بعض منکرین ان کے کفر کے بھی قائل ہوئے ہیں ابن منذر کہتا ہے کہ میں نہیں جانتا کہ ان کی تکفیر پر کوئی اہل حدیث کے موافق ہوا ہو-

اس عبارت ہے ہمارااصل مقصود تویہ ہے کہ علامہ شامی شیخ محمد بن عبدالوہاب کو برابر حنبلی قرار دیتے ہیں۔ اور ہم اہل حدیث سوائے آنخضرت عظیہ صاحب شرع کے کسی اور کی طرف نہ منسوب ہیں اور نہ نسبت کو پہند کرتے ہیں ہم تو کہتے ہیں۔ کسی اور کے مورہے ہیں ہم

اور خود حضرات مقلدین بھی ہم کواز راہ لطف غیر مقلدین ہی کہتے ہیں۔ پس غیر مقلد کمہ کر شخ محمد بن عبدالوہاب کامقلد کہناایں چہ ؟

لیکن اس اصل مقصور کے علاوہ دو با تیں اور بھی کینے کی ہیں۔ اول یہ کہ علامہ شامیؒ وہا ہیوں کو باوجودان کی نسبت سخت امور ذکر کرنے کے کا فر کہنے ہے پر ہیز کرتے ہیں۔ پس جولوگ ہم کو وہائی جان کر کا فرکتے ہیں وہ علامہ شامی کی تحریر کو دیکھیں اور خدا ہے ڈرس ۔

> بروز حشر گر پر سند خسرو را چرا نخشی؟ چه خوابی گفت قربانت شوم تامن جمان خویم

عجب توبیہ ہے کہ جوامور علامہ شامی نے وہا بیوں کی طرف منسوب کئے ہیں وہ ہم میں نہ یائے گئے اور نہ ہم میں پائے جاتے ہیں۔

دوم ہے کہ علامہ شامی نے ان امور کی تحقیقات میں کو تابی کی اور حقیقت امر پر غور شیں کیا-اور صورت بدنامی کو اپنے دل میں عظیم جان کر پیچارے شیخ محمد بن عبد الوہاب پر کہہ دیا کہ اس نے اور اس کے اتباع نے اپنے مخالفوں کو مشرک قرار دیا-اور مسلمانوں اور ان کے علاء کے قتل کو مباح جانا- یہ امر علامہ سے غصہ میں لکھا گیا-اور دلیل غصہ کی ان کی وہ عبارت ہے جو نجدیوں کے حق میں لکھی ہے-

حتى كسر الله شوكتهم وخرب بلادهم وظفر بهم عساكر

المسلمين- (ص ٤٧٨)

خدانے ان کی حکومت کو توڑ الوران کے شہروں کو برباد کر دیااور مسلمانوں کی فوجوں کو ان برغالب کیا-

الل ذوق سلیم شادت دے سکتے ہیں کہ مصنف کے قلم سے ایسے کلمات کیسی حالت میں نکلتے ہوں گے -اول تو یہی دیکھنا چاہئے کہ علامہ شامی نے شخ کا نام اس کے باپ کا نام قرار دیا۔ جوان کی طبیعت کے قائم نہ رہنے کی دلیل ہے در نہ اگر علامہ شامی ذرہ بر ابر بھی تحقیقات کرتے توان کو معلوم ہو جاتا کہ شخ محمد بن عبد الو ہاب خدا سے ڈرنے والا متدین و متبع سنت تھا کس طرح ہو سکتا ہے کہ مسلمانوں کو مشرک جانے اور ان کے قتل کو مباح خیال کرے۔

اگر کہاجائے کہ قبر پرستی وغیرہ امور شرکیہ کی وجہ سے مشرک کہاہے تو یہ امر دیگر ہے۔اس میں شخ ممروح منفرد نہیں ہیں علائے حنفیہ بالاتفاق ان کے ہم آہنگ ہیں۔اور خود علامہ شامی بھی اسی کتاب ردالحقار میں جا بجاامور شرکیہ پر سخت فتوے لگاتے ہیں۔چنانچہ بعض کو ہم نقل کرتے ہیں۔

كتاب الصوم مين قبرول پرنذرونياز پڑھانے كى حرمت كى وجوہ مين لكھتے ہيں۔ ومنها انه ظن ان الميت يتصرف فى الامور دون الله تعالى و اعتقادہ ذلك كفر (شامى ج٢ ص٢٠٤)

ٔ دیگر وجہ یہ ہے کہ اس (قبر پر نذر چڑھانے والے) نے یہ سمجھا ہے کہ مر دے امور (خیر وشر) میں خدا کے ورے متصرف میں اور اس کا یہ اعتقاد کفر ہے-

دیگریہ کہ در مخارمیں فقها کا فد ہب نقل کیا ہے کہ جو شخص غیر اللہ کے تقرب کے لئے کوئی جانور ذرخ کرے توہ ہ ذرخ کے وقت اس پر خدا کا نام کے لئے کوئی جانور ذرخ کرے توہ ہ ذرجہ حرام ہے -اگر چہ ذرخ کے وقت اس پر خدا کا نام پڑھا جائے پھر کما ہے کہ جمہور کے نزدیک وہ شخص کا فرہو جاتا ہے چنانچہ کما ہے -وفاعلہ حمہور ھم قال کافریعنی جمہور کا قول ہے کہ غیر اللہ کے قصد سے

140

ذبح كرنے والا كافر ہوجاتا ہے ك

ر گریے کہ خودعلامہ شامی شیخ محمد بن عبدالوہاب کے ذکر کے بعد بدعتی فرقوں کی تکفیر کے متعلق مفیدو مفصل تحریر لکھتے ہیں اور بعض پر فتوی تکفیر جائز بھی جائتے ہیں۔
و ذکر الحنفیة تصریحا بالتکفیر باعتقاد ان النبی یعلم الغیب لمعارضة قوله تعالمی قل لا یعلم من فی السموت والارض الغیب الا الله (مسائرہ مصری ص ۲۰۲)

"حنیول نے اس امر کے اعتقاد پر کہ آنخضرت ﷺ غیب جانتے تھے بالتھر تے کفر کافتوی لگایا ہے کیونکہ یہ بات اس آیت خداوندی کے خلاف ہے (اے پینمبر)ان سے کہ دیجئے کہ زمین و آسان میں جو کوئی بھی ہے ان میں سے سوائے خدا کے کوئی بھی غیب نہیں جانتا۔"

ای طرح فآوی قاضی خال میں بھی لکھاہے-

رجل تزوج امرة بغير شهود فقال الرجل للمرأة خدا و پيغمبر راگواه كردم) قالوا يكون كفرا لانه اعتقد ان الرسول صلى الله عليه وسلم يعلم الغيب وهو ماكان يعلم الغيب حين كان فى الاحياء فكيف يعلم بعد الموت (قاضى خال جلد٤ ص ٤٦٨ مطبوعه نولكشور)

''کی شخص نے کسی عورت سے بغیر گواہوں کے نکاح کیا تو وہ شخص اس عورت کو کمے کہ میں نے خدااور رسول کو گواہ کیا تو فقہاء کہتے ہیں کہ یہ بات کفر ہے کیونکہ اس نے یہ اعتقاد رکھاہے کہ رسول اللہ ﷺ غیب جانتے ہیں حالانکہ آپ اس وقت بھی غیب نہیں جانتے تھے جب زندوں میں تھے تو موت کے بعد یہ بات کس طرح ہو علق ہے۔''

ای طرح قاضی ثناء اللہ صاحب پانی پٹی الا بدمنہ میں کلمات کفر کے بیان میں فرماتے ہیں۔

ك در مخار كتاب الذبائح-

"ان عبارات سے ظاہر ہو گیا کہ اگر شیخ محمد بن عبدالوہاب نے قبر پرسی نذرلغیر اللہ اور ذرخ لغیر اللہ اور آنخضرت عظیے کو عالم الغیب جانے وغیر ھاا مور شرکیہ کی بنا پر کسی کو کا فرو مشرک کہا ہو تووہ اس میں منفر د نہیں ہیں - بلکہ سب علائے حنفیہ مع علامہ شامی کے اس امر میں ان کے ساتھ ہیں پس جو جواب علامہ شامی اور دیگر فقہاء کی طرف سے ہوگا - بہذا بعد اس امر کے طرف سے ہوگا - بہذا بعد اس امر کے مسلیم کر لینے کے بھی شخ محمد بن عبدالوہاب کی طرف سے ہوگا - بہذا بعد اس امر کساسیم کر لینے کے بھی شخ محمد بن عبدالوہاب نے امور شرکیہ کی بنا پر کسی کو کا فرو مشرک کہا ہے شخ موصوف کو برانہیں کہ سے ہے ۔ "

اس کے بعد ہم اصل امرکی شخصی میں لکھتے ہیں کہ جس طرح زمانہ کے بعض جمال و صاسد ہمیشہ اہل حق پر افتر ابا ند ھتے رہے ہیں ۔ اس طرح شخ محمہ بن عبد الوہاب پر بھی بوجہ ان کی غیرت حق اور تردید شرک کے باند ھے گئے۔ اور خاص ان کی زندگی میں بھی ان پر بہتان لگائے گئے۔ جن کے جواب میں شخ موصوف نے حرم محرّم میں میں بھی ان پر بہتان لگائے گئے۔ جن کے جواب میں شخ موصوف نے حرم محرّم میں ایک طویل خطبہ میں سب الزامات کو دفع کیا چنانچہ بالحضوص الزام تکفیر مسلمین کو بھی شار کر کے کہتے ہیں۔

وانا نكفر الناس على الاطلاق اهل زماننا ومن بعدست مائة الامن هو على مانحن عليه ومن فروع ذلك انا لا نقبل بيعة احد الا اذا اقر عليه و بانه كان مشركا وان ابويه ماتا على الشرك بالله (اتحاف ص ١٤) "اور بم پرايك بهتان يه به كه بم اپن سوااپ ذمان كه سب لوگول اور چشى صدى كه بعد كه سب لوگول كوكافر جانته بيل اور پهراس كے فروع ميں سے ایك بيه به مم كمى كى بيعت قبول نميں كرتے مگراس صورت ميں كه وه شخص صاف اقرار كرے كه بيل پيلے مشرك تھااور ميرے مال باب بھى شرك تھااور ميرے مال باب بھى شرك تھااور ميرے مال

اس کے بعد سب الزامات کے جواب میں مجملاً لاکھ کی ایک ہی بات کتے ہیں۔ فجمیع الخرافات وما اشبھھا لما استفھمنا عنھا من ذکر ناکان

جوابنا عليه في كل مسئلة سبحانك هذا بهتان عظيم فمن روى عنا شئيا من ذلك او نسبه الينا فقد كذب علينا وافترى ومن شاهد حالنا و حضر مجالسنا علم قطعا ان جميع ذلك وضع علينا و افتراء اعداء الدين و اخوان الشياطين تنفيرا للناس عن الازعان لاخلاص التوحيد لله تعالى بالعبادة وترك انواع الشرك الذى نص الله على انه لا يغفره ويغفر مادون ذلك لمن يشاء (اتحاف ص ١٥)

"پس بید سب اور اس قتم کے دیگر فرافات جب کوئی مخص ہم ہے ان کی
بابت دریافت کرے گا تو ہمار اہر مسئلے کے بارے میں کی ایک ہی جواب ہو
گا۔ هذا بهتان عظیم یعنی اے اللہ تو پاک ہے۔ یہ بات بڑا بھاری طوفان
ہے۔ پس جو هخص ہم ہے ایسی با تیں نقل کرے یا ہماری طرف ان کو نسبت
کرے تو اس نے ہم پر جھوٹ اور بہتان با ندھا اور جو شخص ہمارے حال کا
مشاہدہ کرے گا اور ہماری مجالس میں حاضر ہوگاوہ قطعی طور پر جان لے گا کہ
ہم پر یہ سب پچھ دین کے دشمنوں اور شیطان کے بھائیوں نے جھوٹ اور
افتراء با ندھاہے۔ تاکہ لوگوں کو خدا تعالی کی خالص عبادت میں خالص تو حید
کے اختیار کرنے اور جملہ اقسام شرک کو ترک کرنے سے نفرت دائیس جس
کی نسبت خدانے صاف کہ دیا ہے کہ اسے (شرک کو) ہرگز نہیں بخشوں گا۔
اور اس کے سواجس کو چاہوں گا بخش دول گا۔"

نقول فيمن مات تلك امة قد خلت لها ما كسبت ولكم ماكسبتم ولا تستلون عما كانوا يعملون ولا نقول بكفر من ثبت ديانته وشهر صلاحيته وعلمه وورعه وزهده وحسنت سيرته وبالغ في نصح الامة او غيرها كا بن حجر الهيتمي المكي فانا نعلم كلامه في الدر المنظم ولا ننكر سعة علمه الخ (اتحاف ص ٢١٤) "اور جولوگ فوت ہو چکے ہیں ہمارا توان کی نسبت یہ قول ہے تلك امد الخ یعنی یہ وہ لوگ ہیں جو گذر چکے ہیں - ان كاكيا ان كے لئے اور تماراكيا تممارے لئے - ان كے اعمال كے بارے ميں تم ہے سوال نہيں ہو گااور جس شخص كى ديندارى ضح طور پر پائی گئى ہے اور اس كی صلاحیت و پر ہیز گارى اور اس كاعلم وزہد معروف ہو چكاہے اور اس كی سیرت نیک ثابت ہو چكی ہے اور اس نے امت كی خیر خواہی میں نمایت كوشش كی ہے - اگر وہ اس مسئلہ میں یا اس نے امت كی خیر خواہی میں نمایت كوشش كی ہے - اگر وہ اس مسئلہ میں یا کی اور میں خطا پر بھی تھا- تو ہم اس كو كافر نہیں كہتے مثلاً ابن حجر ہیمی كی -کیونكہ ہم ان كی كتاب الدار المنظم میں ان كی تحریر كو بھی جانتے ہیں اور ان کے وسعت علم ہے بھی انكار نہیں كرتے -"

شیخ صاحب کے اپنے خطبے سے معلوم ہو گیا کہ ووان الزاموں سے بالکل بری ہیں جن کی وجہ سے ان کے دشمن ان کو بدنام کرتے ہیں۔ پس معلوم ہوا کہ علامہ شامی سے بھی بوجہ ضعف انسانی کے ایک مسامحت ہو گئی ہے۔ ولنعم ما قبل - لکل عالم هفوة ولکل حواد کیوہ عفا الله عنه وعن سائر المسلمین

# حضرت سيد عبدالقادر جيلانی( قدس سره) اہل حدیث تھے

عوام الناس کی جسیعتنیں جست خطابی ہے اطمینان یا جاتی ہیں۔ لینی اگر ان کو کسی ملم بزرگ کا قول یا فعل نقل کر کے بنادیا جائے۔ نووہ تسلیم کر لیتے ہیں-اس لئے جب ہم عوام کی تسلی کے لئے کہتے ہیں کہ حضرت پیر صاحب رحمتہ اللہ علیہ بھی توحید اور اتباع سنت کی تاکید کرتے اور شرک و بدعت سے منع کرتے ہیں - نیز آپ قرات فاتحد کو فرض اور آمین بالجمر کو سنت جانتے ہیں - تو وہ اپنے علاء کے سکھانے سے بیہ جواب دیتے ہیں کہ حفرت پیر صاحب تو حنبلی ند ہب کے مقلد تھے اورتم غیر مقلد ہو-اگرتم بھی کسی امام کی تقلید کرو توبیہ سب امور ادا کر لیا کرو-ورنہ نہیں-اول توان کو نہی سوچنا جاہئے کہ جب بہ حال ہے تو ہمارے اور ان کے در میان نزاعی امر صرف تقلید شخصی ہوا۔ نہ کہ رفع یدین وغیرہ مسنون امر -لنذا مناسب نہیں کہ ان امور کے سبب ہم پر غضب ڈھائے جائیں اور مسجدوں سے نکالا جائے اور مقدمات کی صورت پیدا کر کے عدالت میں مسلمانوں کے ایمان ووفت اور مال وعزت کو ہر باد کیا جائے۔ ہاں صرف تغلید ممخصی کومبحث قرار دے کرامن وسلامتی ہے اس پر گفتگو کر لی جائے -اگر اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کی تعلیم سے بیہ ثابت ہو جائے تواہل حدیث بھی اسے قبول کر لیں۔ ورنہ مقلدین بھی اس ہے وست بر دار ہو جائیں۔ اور دونوں متفق ہو کر واعتصموا بحبل الله حميعا پر عمل كر كے ولا تفرقواكي مخالفت ہے نئي كراسلامي جعیت کاشیرازه مضبوط کریں-

دیگرید که اگر طریق ند کور پر عمل مشکل ہو توحفرت پیرصاحب ہی کے ند بب کی تحقیق کرلیں کہ وہ اہل صدیث متھ یا مقلد ؟ سومعلوم ہو کہ ہمیں حضرت پیرصاحب کے قول سے کمیں نظر نہیں آیا کہ آپ نے رتبہ علم پر پہنچ کر کسی خاص امام کی تقلید کا

اقرار کیا ہو بلکہ آپ کی تصانیف میں خالص کتاب و سنت کی پیروی کی کئی عبار تیں پائی جاتی ہیں جن سے صاف عیال ہے کہ آپ اہل حدیث تھے۔ کیونکہ اہل حدیث بھی خالص کتاب و سنت کی پیروی کو واجب جانتے ہیں اور ترک تقلید کے کہی معنی ہیں۔ اس لئے مقلدین کتاب و سنت کی علاوہ پچھے اور کو بھی واجب جانتے ہیں جس کے جوت کے مقلدین کتاب و سنت کی رو سے کے دونوں فریق کے علاء کتاب و سنت کی رو سے فیصلہ کر لیں۔ اگر خدا کی کتاب اور اس کے رسول میں گئی سنت ہمارا ہا تھ اپنے سواکس اور کے ہا تھ میں دے دے تو ہم اللہ۔ ع

دل ثاد و حبثم ما روثن

"بہمیں تو کماب وسنت کی پیروی سے غرض ہے -اور بس -ورنداگر خوداس لائن پرنہ آئیں تو کم از کم ہمیں تو معذور سمجھیں کہ جو بات نہ خدائے ذوالجلال نے واجب کی نہ اس کے رسول ﷺ نے ضروری قرار دی -وہ ہم اپنی طرف سے کسی طرح واجب کر لیں - حالا نکہ اصول کی کتابوں میں لکھا ہے کہ کسی امر کا واجب کرنا صرف خدا اور رسول کا حق ہے - مجتد کا تھم اظہار تھم ہے نہ ایجاد تھم - خیر بیہ قصہ تو بہت لمباہے - ذرا حضر ت پیر صاحب رحمتہ اللہ علیہ کی عبار تیں بھی دیکھیں - کہ آیاوہ کتاب و سنت کی اجاع کے سواکی دیگر چیز کو بھی داجب الا تباع جانے تھے - "

آپ كى دوكتابين جمارے باتھول ميں بيں- فتوح الغيب اور عنية الطالبين- فتوح الغيب اور عنية الطالبين- فتوح الغيب توعلم طريقت كے متعلق ہے- اور عنية الطالبين ميں كچھ اس كابيان بھى ہے- اور زيادہ تر علم شريعت كا ذكر ہے آپ فتوح الغيب كا دوسر امقاله الن الفاظ طيب سے شروع كرتے ہيں-

اتبعوا ولا تبتدعوا واطيعوا ولا تمرقوا ووحدوا ولا تشركوا (مقاله ثانيه ص١١)

''سنت کی پیروی کرواور بدعتیں مت نکالو خدااور رسول کی اطاعت کرواور دین سے باہر مت ہو' توحید مانو شرک مت کرو'' اور چھتیسویں مقالہ میں نمایت زور دار عبارت میں مع حوالہ آیات بتاکید فرماتے ہیں۔

واجعل الكتاب والسنة امامك واعمل بها ولا تغتر بالقال والقيل والهوس قال الله تعالى وما اتكم الرسول فخذوه وما نهكم عنه فانتهوا واتقوا الله ولا تخالفوه فتتركوا العمل بما جاء به وتخترعوا لانفسكم عملا وعبادة كما قال الله تعالى في حق قوم ضلوا عن سواء السبيل ورهبانية ابتدعوها ما كتبناها عليهم ثم انه قد زكى هو نبيه ونزهه من الباطل فقال وما ينطق عن الهوى ان هو الا وحي يوحي اي ما اتكم به فهو من عندي لامن هواه ونفسه فاتبعوه ثم قال قل ان كنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله فبين ان طريق المحبة اتباعه قولا وفعلا (مقاله ٣٦ ص ١٦٩ تا ١٦٩) '' قمر آن و حدیث کو ایناامام بنائے اور اننی پر عمل کیا کر اور کسی کے کیے ہے دھو کا مت کھائیو-اللہ تعالیٰ نے فرمادیا ہے جوتم کورسول دے وہ لے لواور جس سے ہٹائے ہے رہواللہ ہے ڈروادراس کی مخالفت نہ کرو کہ جو پچھ تم کو اس نے دیا ہے اسے تو چھوڑ دواور نی بدعتیں ایجاد کرنے لگو- جیسے اللہ تعالی نے ایک محمراہ قوم کے حق میں فرمایا ہے کہ انہوں نے رہبانیت نکالی ہم نے ان کو تھم نہ دیاتھا- پھر اللہ تعالی نے اپنے نبی کویاک کرنے میں فرمایا کہ میر ا رمول (عظافہ) اپنی خواہش سے نہیں بولٹا بلکہ جو کچھ بولٹا ہے وجی سے بولٹا ہے یعن جو پچھ تہیں دیتاہے وہ میرے یاس سے ہے نہ اس کی اپنی خواہش نفسانی ہے بیں تم اس کی پیروی کرو- پھر فرمایا تواہے نبی کہہ دے اگرتم خداہے محبت رکھتے ہو تومیری پیروی کرو-خداتم سے محبت کرے گا- بتادیا کہ محبت کی راہ اتباع ہے۔ قول میں اور عمل میں۔" اسی طرح دوسری کتاب لینی غنینة الطالبین میں فرماتے ہیں- فالمرید من کانت فیه هذه الجملة وا تصف هذه الصفة فهو ابدا مقبل علی الله عز و جل واطاعة مول عن غیره واجابه یسمع من ربه عز و جل فیعمل بما فی الکتاب والسنة ویصم عما سوی ذلك مریدوه به جس میں به سب صفات بول اور اس صفت سے موصوف بولی وه محیث الله کی طرف راغب اور غیر کی طرف معرض بوگا خدا کی سن گا- قرآن اور سنت نبویه پر عمل کرے گا اور اس کے سواباقی سے کان بند کرے گا - "(غیر مترجم فاری ص ۵ - ۹)

اگر کہاجائے کہ بعض مصنفین نے آپ کو حنبلی لکھاہے تواول اس کاجواب یہ ہے کہ انہوں نے حفرت پیر صاحب کے اپنے قول سے نہیں لکھا۔ دیگر یہ کہ بعض اصحاب حدیث کولوگوں نے کثرت موافقت کے سبب بعض ائمہ کی طرف منسوب کیا ہے۔ حالانکہ وہ ان کے مقلد نہیں تھے۔ چنانچہ حضرت شاہ ولی اللہ صاحب فرماتے ہیں۔

وكان صاحب الحديث قد ينسب الى احد المذاهب لكثرة موافقة له كالنسائى والبيهقى ينسبان الى الشافعى (حجة الله مصرى جلد اول ص٢٥١)

"اہل حدیث بھی بھی کسی ند ہب کی طرف منسوب کئے جاتے تھے- بوجہ کثرت موافقت کے جیسے کہ نسائی اور بہتی امام شافعی کی طرف نسبت کئے جاتے ہیں۔"

اس طرح ہو سکتا ہے کہ کسی نے حضرت پیر صاحب کو بھی کشت موافقت کے سبب حنبلی کہ دیا ہو ۔ ورنہ تقلید زیر نزاع سے حضرت پیر صاحب رحمت اللہ علیہ کی شبان بہت بلند ہے ۔ وہ اپنی تصانیف میں عام طور پر حدیث سے سند پکڑتے ہیں اور محض امام احمد کے قول کو بطور دلیل نہیں لاتے حالا نکہ مقلد کی دلیل اس کے امام کا قول ہے ۔ جسیا کہ کتب اصول میں مصرح ہے اور انشاء اللہ بحث تقلید میں مفصل نہ کور ہو محکم دلائل و برابین سے مزین، متنوع و منفرہ موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

گا-بلکہ آپ کی تصانیف میں گئ ایک مسائل ایسے ہیں جن میں حدیث کی موافقت میں آپ نے امام احمد کے قول کو اختیار شیں کیااور یمی "ترک تقلید" ہے۔۔ موتے ہوئے مصطفیٰ کی گفتار مت دیکھ کسی کا قول و کردار

مثلاً المام احمدٌ سوره فاتحه كو نماز ميں فرض قرار نهيں دية (ملاحظه ہو جامع تر فدى باب ماجاء في ترف القرأة حلف الامام اذا جهر) ليكن حضرت پير صاحبٌ سوره فاتحه كو نماز كاركن كمتے ہيں (وكيموغنية الطالبين مترجم فارى ص م)

اگر محض کسی دوسر ہے شخص کے لکھ دینے ہے کوئی شخص مقلد بن جاتا ہے توشیخ الاسلام اہم ابن تیمیہ اور ان کے شاگر درشید حافظ ابن قیم کو بھی لوگ حنبلی کہتے ہیں۔ حالا نکہ رد تقلید میں ان کی تصانیف مشہور عالم ہیں۔ اور اسی وجہ سے وہ ہدف ملامت ہیں زندگی میں وہ سخت امتحان میں ڈالے گئے۔ قید کئے گئے۔ امام ابن جمیہ تو آخری دفعہ ایسے قید کئے گئے کے مرکز بی چھوٹے اگر وہ مقلد ہوتے تو ان مصائب و مظالم کا تختہ مشق نہ بنائے جاتے۔

دیگرید که جس طرح فروع میں چار ند بہب حنیٰ شافعی 'ماکئی' حنبلی مشہور ہیں اس
طرح اصول (عقائد) میں تین مسلک ہیں۔اشعرید 'مازیدید اور حنابلہ پس بید حفر ات
یعنی شخ الاسلام امام ابن تھیہ اور حافظ ابن قیم اور سید عبدالقادر جیلائی بلحاظ اصول
(عقائد) کے حنبلی ہے۔نہ بلحاظ فروع کے کہ ان کو مقلد جمعنی معروف کما جائے۔
چونکہ لفظ حنبلی دونوں (اصول و فروع) میں بکسال تھااس لئے ان حفر ات کے اساء
گرامی کے ساتھ ساتھ لفظ حنبلی تکھا ہونے سے کسی نے ان کو حنبلی بلحاظ فروع سمجھ لیا
ہوتویہ اس کی اپنی سمجھ ہے جو درست نہیں۔ورنہ ان کی تصانیف تقلید شخصی زیر نزاع
کے بالکل بر خلاف شمادت دیتی ہیں۔اور یہ بات کئی ایک علماء کے حالات میں ملتی ہے
کہ دوازرو کے اصول کسی نہ ہب کے بیرو شے اور ازرو کے فروع کسی دوسرے کے۔مثلاً
علامہ زمخشر کی کہ رئیس المعتر لہ کہے جاتے تھے اور باوجو داس کے حنی بھی ہے۔ تواس

کی ہی وجہ ہے کہ وہ ازروئے عقائد معتزلی تنے اور ازروئے فروع حنقی تنے اور اصول میں اشعری تنے اور اصول میں اشعری تنے (تاریخ کامل واقعات ۲۲٪ ہے ہے) کیس اسی طرح یہ حضرات ند کورین فروع میں اہل حدیث میں سے بہت سے ٹوگ اسی طبی اور اہل حدیث میں سے بہت سے ٹوگ اسی طریق کے تنے اور اسول میں حنبلی اور اہل حدیث میں سے بہت سے ٹوگ اسی طریق کے تنے اور ہیں۔اگر چہ اشعری بھی بہت ہوئے فافہم۔

بعض لوگ امام بخاری اور امام ترندی و غیر ہما محدثین کو بھی شافعی المذہب کمہ دیتے ہیں جن بوگوں نے ان کی تصنیفات نہیں پڑھیں اور ان کو ان کی جلالت شان معلوم نہیں ہو بی آگروہ کمیں تو تعجب نہیں۔ تعجب توان پرہے جو باوجود کتب حدیث کی تدریس اور علوم کی خدمت میں عمر کا ایک معتدبہ حصہ صرف کر چکنے کے کم علموں کے ہم صفیر بن جاتے ہیں۔ کیاان کو معلوم نہیں کہ امام بخاری اور امام ترفدی آئی جامع میں اختلاف فد اہب کا بیان عالمانہ و مجتدانہ طریق سے کرتے ہیں یا مقلدانہ ؟ اور اگر ان کا اجتماد کسی سابق امام مثلاً امام شافی کے مطابق و موافق ہواہے تو یہ ان کے اس امام کا مقلد ہونے کی دلیل نہیں کیونکہ اجتماد میں موافقت اور چیز ہے اور تقلید اور چیز – جیسا مقلد ہونے کی دلیل نہیں کیونکہ اجتماد میں موافقت اور چیز ہے اور تقلید اور چیز – جیسا کہ حجتہ اللہ کی عبارت سے سابقا گذر چکافافہم و لا تکن من القاصرین –

# اہل حدیث ودیگرال

ناظرین کرام!جب آپ فصول سابقہ میں پڑھ چکے کہ علم کی کی اور نصوص سے بروائی اور درباری مناصب اور شاہی خطابات کی رغبت اور آپس میں ایک دوسر سے کدوکاوش کے سبب تقلید کی جڑ جم گئی - اور اس کا در خت سلطنت کی آبیاری سے خوب پھیل گیا - اور اس نے ایک جمان کو اپنے سابیہ میں لے لیا - اور آپ یہ بھی معلوم کر چکے کہ اس وقت بھی ایک گروہ سنت نبوی پر مضوطی سے قائم رہا اور حسب وصیت حضرت خیر البریہ عضوا علیها بالنو احذ (ترندی) مدیث نبوی کو محکم طور پر پکڑے ممارت جی البریہ جا بھی عبارت میں گذر چکا اور حدیث سیح لا تزال طائفة من امنی از کے مطابق یہ گروہ حق پڑوہ مرزمانہ میں برابر چلا آبیہ - تواب معلوم کرنا عن المتی النے کہ ان قلیل التعداد متبعین سنت کا تعلق دوسر بے فر قول سے کیارہا اور دوسر بے ان سے کیسے سلوک سے چش آبے اور پھر انہوں نے ان سے کیا برنا وارکیا -

سومعلوم ہوکہ جیساکہ ہوائے زمانہ کے خلاف چلنے والوں کو قتم قتم کی شدا کدو مصائب کا نشانہ اور طرح طرح کی ملامتوں اور بدگوئیوں اور انواع واقسام کے بہتانوں اور افتر اور کا آما جگاہ بنا پڑتا ہے کہ مہمی تو ابنائے زمانہ اہل حق کے ولائل سے شک آکر ان پر فتوے جڑ جڑکر ان کی شکا یتیں حکومت میں پہنچاتے اور ان پر زمین شک کر دیتے ہیں جسیا کہ سید المحدثین امام عالی مقام محمد بن اسلیل بخاری علیہ الرحمتہ اللہ الباری ہے کیا جیسا کہ سید المحدثین امام عالی مقام محمد بن اسلیل بخاری علیہ الرحمتہ اللہ الباری ہے کیا گیا۔ اور بھی ان پر اتہام و بہتان لگا لگا کر عوام الناس کو ان کے بر خلاف بھڑ کا کر ان سے بدطن بناویتے ہیں کہ کوئی ان سے بدایت نہ یا سکے۔

ای طرح غریب اہل حدیث بھی دوش زمانہ و تقلید کے خلاف چلنے کے سبب طرح طرح کی اذیتوں کا تختہ مشق بنائے گئے -ان کے لئے مکروہ نام تجویز کئے گئے کہ لوگ ان سے نفرت کریں- جب انہوں نے تقلید کا بند گلے میں نہ ڈالا تواس کے عوض میں ان کو قید

خاندمیں بند کیا گیا-اور چونکہ وہ آنخضرت ﷺ کی اتباع سے ذرہ بھی ندہ مے تھے اس کئے ان کے اس رسوخ و جماؤ کونقل مکانی وجلاوطنی سے بدلا گیا-فلدر هم و علی الله احرهم-ان غریبوں نے ان سر، مصائب کو نہایت استقلال سے ہر داشت کیااور اپنی بے گناہی کے لئے ذبان حال ہے بن کہتے رہے ۔

مَكَشْ به رَبِيْ سَنْمُ والهان سنت را ككروه اند بجزياس حق گناه دگر-!

وطن سے خارج ہوئے۔ لیکن اتباع سنت سے قدم باہر ندر کھا۔ قید کئے گئے گر غیر کی تقلید کابند گلے کا ہار نہ بنایا۔ بد سنا' بدنام ہوئے' طعنے سے' نشانہ بنے لیکن جس کی وجہ سے یہ سب بچھ ہوااس سے مند نہ موڑا۔ دام میں بھنسے دم نکلنے کو ہوا مگر رسول اللہ ﷺ کا دامن نہ چھوڑا۔ ومما فلت۔

فدائے سنت احمر جو اپنا نام کرتے ہیں وہی دارین میں اپنے کو خوش انجام کرتے ہیں اگر ہم ان امور کو دا قعات سے ثابت نہ کریں تو شائد کوئی محض تخیلات اور پیجا شکایات سمجھے اس لئے حوالجات ذیل ملاحظہ ہول-

حضرت سيدعبدالقادر جيلانى رحمته الله عليه جن كاالل حديث بوناسابقا ثابت بو چكا إنى كتاب غنية الطالبين مين فرماتے بين كه قدريه ومعتزله تو (اس) فرقه ناجيه كانام مجره (جريه) ركھتے بين اور مرجيه لوگ ان كوشكاكيه كھتے بين اور رافضي ان كو ناصبي ك نام سے پكارتے بين اور جميه و نجاريه ان كو مشبه كتے بين اور باطنيه ان كو حشويه سے ياد كرتے بين -

ويسميها الباطنية حشوية لقولها بالاخبار وتعلقها بالاثار وما اسمهم الا اصحاب الحديث واهل السنة على مابينا (غنيه مترجم فارسى ص٢١٢)

"کیونکہ وہ آنخضرت بیلی ک احادیث کے قائل ہیں' اور روایات ہے تعلق محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ر کھتے ہیں اور ان کا کوئی نام بھی نہیں گر ایک ہی نام یعنی اصحاب الحدیث (حدیث والے) اور اہل سنت (سنت والے) جیسا کہ ہم بیان کر چکے ہیں۔"

اس نظاہر ہے کہ ہر زمانے کے بدعتی اوگ اہل حدیث کے طرح طرح کے عام تراشتے چلے آئے ہیں۔اس وقت سے نام تھے اور اب یہ ہیں کہ کوئی دہائی نجدی کہتا ہے کوئی لا غد ہب بناتا ہے کوئی غیر مقلد کہ کر پکار تاہے اور یہ سب بچھ توحید و سنت کو مضوطی سے بکڑنے اور روش زمانہ (تقلید) کے چھوڑنے کے سب ہے۔ حالا نکہ وہ بچارے سوائے اس نام کے جس میں خدالور رسول کی نسبت پائی جائے کی نام پر راضی نہیں۔۔۔۔

### سکسی کا ہو رہے کوئی نبی کا ہو رہے ہیں ہم

(۲) رئیس الاحزار شیخ الاسلام ابن جمیہ الحرانی کی حریت و آزادی اور ترک تقلید کے متعلق دھوال دھار تقریریں مشہور انام ہیں۔ آپ جس طرح سب علوم عقلیہ ونقلیہ میں امام ہیں۔ اسی طرح حریت و آزادی میں بھی پیشوا ہیں۔ اور لطف یہ کہ مصائب و ابتلاء اور دشمنول کی بدگوئی کے نشانہ خاص اور مشار الیہ مخصوص ہیں الن کی زندگی کن کے ہاتھوں مصیبتوں میں کی اور کیوں ؟اسی لئے کہ وہ نصوص شرعیہ کو پیش نظر رکھ کر علم خداداد سے کام لیتے تھے اور کسی کی رائے کے پابند نہ تھے۔ جس سے علائے زمانہ مخالف ہو گئے۔ اور ان کی ایذار سانی میں ہر طرح کی ممکن تجویز کو عمل میں لانے لگے چنانچہ حافظ ذہبی جن کا فضل و کمال علوم حدیثیہ و تاریخیہ کے متعلق مسلم کل ہے آپ کے ترجہ میں فرماتے ہیں۔

وقد انفرد و بفتاوی نیل من عرضه لاجلهاو هی مغمورهٔ فی بحر علمه فالله تعالی لیسامحه ویرضی عنه ما رایت مثله (تذکرهٔ الحفاظ ص۹۵۹)

''اور فتوول میں متفر د ہوئے ہیں۔ جن کی دجہ سے آپ کی ہے عزتی کی گئی۔ اور وہ فقاد کی آپ کے علم کے سمندر میں ڈوبے ہوئے تھے۔ پس اللہ تعالیٰ

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ے ہی صدیت آپ کو معاف کرے اور آپ سے راضی ہو- میں نے آپ کی مثل کوئی نہیں دیکھا۔"

چنانچدان کاشاگردر شید علامہ محمد بن شاکر کتی جسنے آپ کے اکثر واقعات بچشم خود دیکھے اور آپ کی زبانی اپنے کانوں سے تھے۔ اپی مشہور کتاب فوات الوفیات میں آپ کے ترجمہ میں اس ذکر کے بعد کہ علاء و فقرائے زمانہ یہ خیال کر کے کہ (شخ اللسلام) امام ابن تھی ہمارے طریقہ کے خلاف چاتا ہے اور ہماری جماعت کو توژ تاہے یوں رقمطر از ہے۔

فاوصلوا الى الامواء امرہ واعمل كل منهم فى كفوہ فكرہ فوتبوا محاصر والبوا الر ويبضة للسعى بها بين الاكابر وسعوا فى نقله الى حضرة المملكة بالديار المصرية فنقل واودع السجن ساعة حضورہ واعتقل وعقد والا راقة دمه مجالس وحشد والذلك قوما من عمار الزوايا و سكان الممدارس (مطبوعه مصر ص٣٩) كى ان (علاء و فقراء) نے (متفقہ كوشش سے) آپ كا معالمہ حكام تك كي ان (علاء و فقراء) نے (متفقہ كوشش سے) آپ كا معالمہ حكام تك انہوں نے مختر نامے مرتب كے اور عوام كو بحركايا كہ ان محضر ناموں كو برك بڑے بول كو برك بڑے بول كو برك بات ہو تك اور عوام كو بحركايا كہ ان محضر ناموں كو ديار مصريہ كے دربار حكومت ميں جلد لے جائيں اور بہت كوشش كى كہ آپ كو ديار مصريہ كے دربار حكومت ميں لے جائيں ويانچہ آپ وہاں لے جائے گئے اور عاضرى كے ساتھ ہى قيد خانہ ميں ڈالے گئے اور باند ہے گئے (د شمنوں نور حاضرى كے ساتھ ہى قيد خانہ ميں ڈالے گئے اور باند ہے گئے (د شمنوں لے) آپ كى خور برى كے لئے بھى مجالس مقرر كيں اور ہم قتم كے لوگ لئے وشين (فقراء) اور كيا ساكنان مدارس (علاء) جمع كئے -

شخ الاسلام کے مصائب یمیں تک حتم نہ ہوگئے بلکہ ایک جگہ سے نگلے تو دوسری جگہ بھنے اور وہال سے چھوٹے تو تیسری جگہ بند ہوئے 'یمال تک کہ آخری بار تواپیے بھنے کہ مرکز ہی چھوٹے - چنانچہ علامہ نہ کور عبارت نہ کورہ کے ذرا آگے فرماتے ہیں -محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرہ موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ ای طرح حافظ شمس الدین ذہبی تذکرہ الحفاظ میں آپ کے ترجمہ میں فرماتے ہیں۔ وقد امتحن و او ذی مرات و حبس بقلعة مصر والقاهر والا سكندريه و بقلعة دمشق مرتين وبها تو في في عشرين من ذي القعدة سنة ثمان

و عشوین و سبعمائة في قاعه معتقلا (جلد رابع ص ٢٨٩) "(الهماسية ") مستقل المرابع من المانا من كرا مهما

"(امام ابن تھیٹہ) بہت دفعہ امتحان میں پڑے اور ایذا دیئے گئے اور مصر اور قاہرہ اور اسکندریہ کے قلعہ میں قید کئے گئے اور وہیں قاعہ (دمشق کے تاریخ مصر میں تاریخ میں کے جمہ میں فیار

قلعه) میں ۲۰ ذیقعدۃ <u>۲۸ کے</u> ھے کو قید ہی میں فوت ہوئے۔" اس تصویر کادوسر ارخ: - مخالفین کی ہے در پے ریشہ دوانیوں اور ساز شوں اور

بطور فهرست ترتيب وارتكھتے ہيں-

(۱) ۱۹۹۹ میں نوبہ غازان میں جنگ کیا-

(۲) بن عن میں جب کفار تا تار نے شام میں فتنہ برپاکیا تو امام ممروح نے ارکان دولت کو جہاد کی ترغیب دے کر کھڑ اکیااور اس مہم کے لئے مصر کاسفر کیااور دربار مصر میں اس مصیبت عظمی کی فریاد کی اور اراکین سلطنت کو غیر ت و لا و لا کر اور جہاد کے اجر عظیم اور بے حساب ثواب سناسناکر آمادہ جہاد کیااور پھر ایک جمعیت کے ساتھ شام میں مراجعت کر کے اور بنفس خود شریک جنگ ہوکر تا تاریوں کے فند کو فرو کیا اور الن کی امنڈتے ہوئے سیاب کوروک دیا - جزاہ الله عن سائر المسلمین جزاء حسنا کے امنڈتے ہوئے سیاب کوروک دیا - جزاہ الله عن سائر المسلمین جزاء حسنا درکھائے کہ سجان اللہ اللہ اللہ عن سائر المسلمین دولت کو دہو ہر ترغیب و تحریف سائن اور اعیان ارکان دولت کو ترغیب و تحریف سے کھڑ اکیا اور مسلمانوں کو کفار کے فتنے سے بچائیا - اس جنگ میں ترغیب و تحریف سے کھڑ اکیا اور مسلمانوں کو کفار کے فتنے سے بچائیا - اس جنگ میں آئی - ترغیب و تبحد میں کر وانیوں سے جہاد کیا اور کامل فتح حاصل کر کے ان کی بخ کنی کر

غرض کی نازک سے نازک موقع پر بھی مسلمانوں کی خیر خواہی سے پیچھے نہیں ہے۔ شاید یہ کہا جائے کہ یہ حکام انہیں میں سے تو تھے جن کے ہاتھوں جالہ ججھ قید ہوئے تھے تو چھران کی نصر ت بوئے تھے۔ یایوں کہیے کہ جن کی نصر ت کرتے تھے ان کی مرضی کی خلاف ورزی کر کے قید کیوں ہو جاتے تھے ؟ اور جو علماء عصر عوام الناس کو بھڑکا کر ان سے محضر نامے پرد سخط کراتے تھے علامہ موصوف ان علماء اور عوام کی خیر خواہی اور ہمدردی کادم کیوں بھرتے تھے ؟

اصل بات بیہ کہ آپ نمایت حق پرست تھے۔اپنے خداداد علم سے کام لیتے تھے اور حق کے مقابلے میں کس کی پرواہ نہ کرتے تھے۔خواہ اس راست روی ہے کسی کو نقصان پہنچے خواہ نفع۔مجت تھی تو بس اللہ کے لئے اور بغض تھا تو بس اس کے واسطے۔

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

### آپ کاعمل آنحضرت تلطیقهٔ کیاس مدیث پر تھاکہ

عن تميم الدارى ان النبى صلى الله عليه وسلم قال الدين النصيحة قلنا لمن قال لله ولكتابه ولرسوله ولائمة المسلمين وعامتهم (صحيح مسلم حلذ اول ص٤٥)

"آپ نے فرمایا کہ دین تو بس خیر خواہی کا (نام) ہے لوگوں نے عرض کیا کس کی ؟ فرمایا خدا کی اور اس کی کتاب کی اور اس کے رسول کی اور خلفاء اسلام کی عام مسلمانوں کی-"

عام علاء حدیث نے بیان کیا ہے کہ چار حدیثوں پر مدار اسلام ہے۔ ایک ان میں سے یہ حدیث الدین النصحیۃ ہے۔ امام نووی فرماتے ہیں کہ یہ حدیث مدار اسلام کا چوتھا جز نہیں ہے بلکہ یہ اکیلی مدار اسلام ہے۔ پس جب آنحضرت بیلے اس میں ائمہ مسلمیین لیعنی خلفائے اس میں ائمہ مسلمین اور خوابی کو مدار اسلام میں داخل کریں توامام ابن جمیہ یکسی آڑے وقت پر اسلامی سلطنت کی بدخوابی کیسے کر سکتے ہیں۔ ان کی تمنا تو یہ تھی کہ ان کی جان ان کی جان کی خوابی میں داخل کریں توابی میں لگ جائے توول ان کا مال ان کی عزت و آبر وسب بچھ اسلامی حکومت کی خیر خوابی میں لگ جائے توول کو چین لور کلیجہ کو کھند کے پہنچ۔

نکل جائے وم تیرے قد موں کے پنچے یمی ول کی حسرت کمیں آرزو ہے

اگران پر ظلم کیایاان کوناحق قید کیا تو بعض ان لوگوں نے جن کے ہاتھ میں اس وقت زمام حکومت تھی نہ کہ اسلام کے شاہانہ اقتدار نے - ان ظالموں کا استبدادی ہاتھ کم از کم ان کی موت سے کٹ سکنا تھا، چنانچہ کٹ گیا، لیکن اگر ان پر خفگی کی وجہ سے اسلامی سلطنت کے خلاف ہاتھ اٹھایا جائے یاان کی نصرت میں تسائل و تکاسل کیا جائے تواس کا بتیجہ بیہ ہے کہ اسلام کا شاہانہ اقتدار (معاذاللہ) زائل ہو جائے - للذا ضروری تھا کہ اینے نفسانی جذبات کو دباکر ہمہ تن نصرت اسلام میں مصروف ہو جائے 'اس کی مثال یہ ہے کہ میاں بیوی میں پچھ ناراضی ہوئی رات کو چور آیا میاں نے جی میں کمابلا

سے سب بچھ لے جائے بچھے کیا۔ گھر کی چیزیں کس کام کی ' دیور ہے تو عورت کے استعال کا ' فیمتی پار چات ہیں توای کے پہننے کے ۔ میر ہے لئے توسادہ لباس ہے سواس کو تو کوئی لے جائے گا نہیں۔ اور بیوی نے خیال کیا کہ مجھے کیا۔ کمائی ہے تو میاں کی اور قرض ہے توای کے مر ' نہ ہو گا تو اور لا کر دے گا۔ غرض ہر آ کیہ اپنا ہے خصہ میں رہے اور مشتر کہ فا گئی نفع کو عارضی رنجش کے سبب خیال میں نہ لائے جس سے دائی حرمان نصیب ہوا۔ آگر خداان کو سبحہ دیتا کہ بھی ! یہ گھر دو نوں کا ہے اس کا اثاثہ ہونے ہے دو نوں کو آرام ہے اور اس کے نقصان سے دو نوں کو تکلیف تواس وقت شور پار کر سے دو نوں کو آرام ہے اور اس کے نقصان سے دو نوں کو تکلیف تواس وقت شور پار کر سسی۔ ہمیشہ کے عداب وا نسوس اور حسر سے و تاسف میں تو نہ پڑتے ۔ ایس ام ہمام کی دور اندیش نظر ای بات پر تھی کہ اسلامی حکومت کی جمایت و حفاظت میر افرض ہے اور در اور اندیش نظر ای بات پر تھی کہ اسلامی حکومت کی جمایت و حفاظت میر افرض ہوا وا میں کرتے تو میں ان کی وجہ سے اپنے فرض کی اوا گئی میں میں کیوں قاصر رہوں ؟ سے دو فری در ہونی میں تو نہ خوای فرض اوا میں کرتے تو میں ان کی وجہ سے اپنے فرض کی اوا گئی میں میں کیوں قاصر رہوں ؟

یں رہے ویں من روجہ ہے ہیں جو من حلفاء اسلام کی خیر خواہی میں ان امور کو امام نووی نے اس حدیث کی شرح میں خلفاء اسلام کی خیر خواہی میں ان امور کو بھی شار کیاہے۔

وتوك الخروج عليهم وتالف قلوب الناس لطاعتهم

' کمہ ان پر چڑہائی نہ کی جائے اور لوگوں کے دلوں کو ان کی اطاعت کی طرف مائل کیاجائے۔''

پھراس کے بعدامام خطابی ہے نقل کیاہے-

ومن النصيحته لهم الصلوة خلفهم و الجهاد معهم واداء الصدقات اليهم وترك الخروج بالسيف عليهم اذا ظهر منهم حيف او سوء عشرة (شرح صحيح مسلم للنووي حلد اول ص٤٥)

" خلفائے مسلمین کی خیر خواہی میں سے ہان کے پیچھے نماز ادا کرنا-اور ان کی مائے ماز ادا کرنا-اور ان کی ماختی ومعیت میں جہاد کر نااور ان کو زکو قوصد قات کا (اسلامی خدمات کے

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

کئے )ادا کرنا–اور جبان ہے کچھ بےانصافی اور بدنظمی ظاہر ہو تواس وفت

بھی ان پر تلوار سے چڑھائی کرنے ہے رکے رہنا۔ غرض شیخ الاسلام بلکے موحد' سچے دیندار ہتھے۔ جن کے جذبات کی نرم وگرم کیفیت شریعت کی ماتحتی میں تھی۔ جب کوئی والئے حکومت کوئی خلاف شرع کام کرتا تنہ اس کو نصیحہ تاریک تریجس ہے اس کو جڑتی اور بران طلبہ کر سرتی کوقت کر

توبہ اس کو نفیحت کرتے 'جس ہے اس کو چڑ آتی اور بہانہ طلب کر کے آپ کو قید کر دیا۔ دیا۔ اسکان آپ تھے کہ جب سلطنت اسلامی پر کسی غیر کا سامیہ بھی دیکھتے تو اپنا فرض ایمانی سمجھ کر حمایت کو گھڑے ہو جاتے کیونکہ اسلامی حکومت کی نصرت وحمایت شرعاً واجب ہے اگر چہ والیان حکومت ظالم و فاسق ہول۔

پی حفزت شخ الاسلام سلطنت اسلامی کی نفرت واجب سمجھتے تھے۔اس وجہ سے
کہ یہ خدااور اس کے رسول کا تھم ہے نہ اس وجہ سے کہ ان کے وظیفہ خوار ہوں توکریں
ورنہ وست کش رہیں تعس عبد الدرهم ان اعطی رضی وان لم یعط سحطاس
طرح ان علماء کی خیر خواہی کو بھی سمجھ لیجئے جو حکام کے پاس شکایتیں کر کر کے آپ کو
قید کروادیتے تھے بلکہ آپ کے خون کے پیاسے تھ ان کی خیر خواہی بھی اس حدیث
کی روسے وہ اپنافرض جانتے تھے۔

آپ کابار بار جماد میں شریک ہونا توسلطنت اسلامیہ اور عامہ مسلمین کی ہمدردی اور خیر خوابی کی مثال ہے۔ اب خاص الن لوگوں کے حق میں آپ کے اخلاق دیکھئے جو الن کی چغلیاں کر کر کے زندال میں بھیجواتے تھے کہ جب شخ الاسلام کو موقع ملا تو باوجود اس کے کہ خود سلطان والا شان نے آپ سے آپ کے دشمنوں کے قتل کی نسبت مشورہ کیا تو آپ نے دشمنوں کے قتل کی نسبت مشورہ کیا تو آپ نے اس کواس سے روکا 'چنا نچہ علامہ صلاح الدین کئی فرماتے ہیں۔ شہ توجهہ الی مصر واجتماعہ بالسلطان فی مجلس حفل فیہ القضاة واعیان الاہمراء واکرامہ له اکراما عظیما ومشاورته فی قتل بعض اعدانه و امتناع الشیخ من ذلك (فوات الوفیات ص ٤٠ حلد اول)

جع ہونا جس میں دربار کے قاضی اور بڑے بڑے دکام جمع تھے اور سلطان کا آپ کی نمایت نعظیم کرنا اور آپ ہے آپ کے بعض دشمنوں کے قتل کر دینا کو الیا مشورہ نہ دینا کی سلطان کو الیا مشورہ نہ دینا کی سب باتیں ہیں کہ ان کے ذکر سے کئی جلدیں لکھی جاسکتی ہیں۔"

اس میں حضرت شخ انبیاء علیم اسلام کے قدم بقدم ہیں۔ چنانچہ حضرت یوسف علیہ السلام نے جب اپنچ علیکم الیوم کر علیہ السلام نے جب اپنچ بھائیوں پر اختیار پایا۔ تو آپ نے لا تشریب علیکم الیوم کر پچھلے ماجرے کو لپیٹ دیا لیا اور اس طرح آ مخضرت عظیمہ نے جب فتح مکہ پر کفار قریش پر قابو پایا اور وہ بطور اسیر الن جنگ آپ کے سامنے پیش ہوئے تو آپ نے الن کو اذھبوا فائتم الطلقاء علیمہ کر معاف کر دیا۔

غرض اہل حدیث اور دیگروں (ہر دو) کی تصویر آپ کے سامنے ہے یہ یہ ہیں اور

.0303

(٣) ائمة اہل حدیث ہیں ہے دوسرے بزرگ جن ہے لوگ ای سلوک ہے پیش آئے جو عاشقان سنت نبویہ کا خاص حصہ ہے حافظ ابن حزم رحمہ اللہ ہیں آپ کا نام علی لور کنیت ابو حجہ ہے اور اپنے جداعلی حزم کی طرف مضاف ہو کر ابن حزم کے نام سے مشہور ہیں آپ ہو کہ ہے ھیں ملک سپانیہ (سپین اندلس) کے شر قرطبہ کار ڈوا (CORDVA) ہیں پیدا ہوئے جمیع علوم عقلیہ ونقلیہ میں درجہ امامت پر پہنچ – آپ باتفاق کل ان چند بزرگوں میں ہے ہیں جو جمیع فنون عرسیہ میں امام ہوئے ہیں – آپ کو ایسے دیگر ائر ہے ایک خاص امتیاز بھی ہے کہ آپ ملک سپین میں دولت عامریہ کے وزیر سلطنت بھی تھے باوجود اس قدر ریاست اور حکومت کے نمایت درجہ کے عابد ' وزیر سلطنت بھی تھے – چو نکہ طبیعت میں آزادی اور طبع میں جو لائی بہت تھی اس زاہد اور متواضع و متقی تھے – چو نکہ طبیعت میں آزادی اور طبع میں جو لائی بہت تھی اس خالی نائی تحقیقات سے کام لیتے اور ملکہ خداد ادکی بے قدری و ناشکری نمیں کرتے تھے –

ا آج (جو ملامت کاوفت ہے۔اس وفت مجی )تم پر کوئی ملامت نہیں۔

سنت نبوی کے عاشق تھے اور اس پر عمل کرنے میں کسی امام و مجتد کی پروانہ نہ کرتے تھے اور تقلید کو حرام جانتے تھے - چنانچہ اپنے اس مسئلہ کو اپنی کتاب "الفصل" میں مفصل بیان کیا ہے لہذا ان علماء نے جو تقلید کے پابند تھے - آپ پر طرح طرح کے الزام تراشنے شروع کئے کہ یہ شخص ائمہ دین کی تحقیر کرتا ہے اور ان کے خلاف چلتا ہے - پس ادھر تو عوام کو آپ کے پاس جانے ہے رو کا اور ادھر سلا طین کو خوف د لایا کہ یہ فخص خطر ناک ہے - چنانچہ آپ کو جلاو طن کیا گیا اور آپ موضع لبلہ کے میدان میں ۲۵٬۲۵ شعبان ۲۵٬۳۵ ہے کو فوت ہوگئے - انا نیڈہ وانا الیہ راجعون ا

س طرح استاد الهند حفزت شاہ ولی اللہ صاحب رحمتہ اللہ علیہ سے ہوا کہ آپ نے جب "حجتہ اللہ علیہ سے ہوا کہ آپ نے جب "حجتہ اللہ "اور "انصاف" اور "عقد الجید" میں تقلیہ و ا تباع سنت کے متعلق محققانہ مضامین تکھے اور قرآن مجید اور مؤطا امام مالک کا ترجمہ کر کے اوگوں کو قرآن و حدیث کی طرف رغبت د لائی تو علماء زمانہ کا ایک گروہ آپ کے مخالف ہو گیا۔ آپ کے خلاف مشورے کر کے لوگوں کو آپ کے پاس جانے سے روکا اور آپ کے قتل کے خلاف مشورے کر کے لوگوں کو آپ کے پاس جانے سے روکا اور آپ کے قتل کے در بے ہوگئے لیکن خدا تعالیٰ نے آپ کو ان کے شرسے محفوظ رکھا۔ چنانچہ ہم آپ کے بعض حالات ای کتاب کے باب "ہندوستان اور علم وعمل بالحدیث" میں بیان کریں گوٹ

(۵) ایبابی ابل حدیث کے مسلم پیثواحضرت میاں صاحب مرحوم (شخناو شخ الکل حفرت منس العلماء سید نذیر حسین صاحب محدث دہلوی رحمتہ اللہ علیہ ) سے سلوک کیا گیا کہ بوجہ آپ کے تارک تقلید و متبع سنت ہونے کے آپ کو ہر طرح سے ستایا گیا-اور ایذار سانی میں کوئی دقیقہ باقی نہ چھوڑا گیا- لیکن حضرت میاں صاحب محدوح نے نافیین سے بھی انتقام نہیں لیا- بلکہ نمایت صبر و سکون سے اشاعت سنت ودرس حدیث میں گئے رہے - جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ آپ کی زندگی ہی میں علم حدیث اور

ل حبیہ - آپ کامسلک اور طریق اجتماد اہل حدیث کے طریق اجتماد کی فصل میں ذکر کیا جادے گا اختاء اللہ تعالیٰ- ند بب اہلحدیث ہندوستان کے ایک سرے سے دوسر سے سرے تک بھیل گیا-اور مخالف و موافق تمام آپ کے کمالات علمیہ و فضائل عملیہ پر متفق ہوگئے-اور آپ کی وفات پر امام احمد بن حنبل کے مقولہ الفرق بیننا وبین اهل البدع یوم الحنائز کی تصدیق ہوگئی-اور جب آپ کا جنازہ اٹھایا گیا تو کثرت ازدہام سے شہر د ہلی کے کشادہ سے بھی تنگ ہو گئے - ہزارہالوگ بارش کی طرح آنسو بہاتے ہوئے جنازے کے ساتھ ساتھ ساتھ جاتے تھے - آپ کے دیکھنےوالے اور بھارے بیان کی تصدیق کرنےوالے سینکروں ہزاروں مسلمان ابھی تک زندہ موجود ہیں غفر الله لنا ولھم الله سینکروں ہزاروں مسلمان ابھی تک زندہ موجود ہیں غفر الله لنا ولھم الله

غرض المحديث بي السيد على من الفين كولى و فعلى مظالم ك تخة مش بي رح اور بمقتضائ آيت وعباد رج اور بمقتضائ آيت وعباد الرحمن الذين يمشون على الارض هونا واذا خاطبهم الحاهلون قالوا سلاما فرقان ب1) اور بغوائ حديث صحح بخارى المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده (كاب الايمان) قولا و فعلاد وسرول كوليذا ويت بح رب خداد و وسان كونيك براعطاكر كما قال انما يوفى الصبرون اجرهم بغير حساب (زمر س))

#### **\*** \* \* \*

لل یہ سارا نقشہ ہم سے ہمارے دوست حاجی نبی بخش صاحب بزاز سالکوئی نے بیان کیا- جوان دنوں اپنی تجارت پارچہ کے لئے وہلی گئے ہوئے تھے اور شامل جنازہ تھے میں اس وقت جلسہ ندوۃ العلماء کی تقریب پرامر تسریس تھا-

بندكرو باتحد أيخ

سی ۔ اور رحمان کے بندے وہ ہیں جو چلتے ہیں اوپر زمین کے آہت اور جب مخاطب ہوتے ہیں۔ جابلوں سے تو کمہ دیتے ہیں سلام-

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

### اہل حدیث کا مذہب اصولاً و فروعاً

اصل دین آمد کلام الله معظم داشتن پس حدیث مصطف برجال مسلم داشتن

يز -

ہوتے ہوئے مصطفے کی گفتار مت دکیھ کسی کا قول و کردار اوریہ دراصل آنخضرتﷺ کے خطبہ کاتر جمہ ہے۔جو صحیح مسلم وغیرہ کتب حدیث میں مروی ہے کہ آپ حمدالنی کے بعد کھاکرتے تھے۔

اما بعد فان خير الحديث كتاب الله و خير الهدى هدى محمد صلى الله عليه وسلم وشر الامور محدثاتها وكل بدعة ضلالة (صحيح مسلم حلد اول ص٢٨٥)

کلاموں میں سب سے بہتر خداکی کتاب (قرآن مجید) ہے اور عاد توں اور طریق ہے اور سب سے طریقوں میں سب سے بہتر محمد ﷺ کی عادت اور طریق ہے اور سب سے برے امروہ ہیں جونے نکالے جائیں اور ہر بدعت گر ابی ہے۔
پس اہل حدیث کا اعتقادی و قلبی اور علمی و عملی فد ہب یم ہے۔

ازالہ شبہ: - اس مقام میں شاید آپ یہ کہیں کہ قر آن وحدیث توہر فرقہ کے نزدیک اصول شرع مانے گئے ہیں۔ پھر اہل حدیث ان کو اپنے امتیازی نشان کس طرح قرار دے سکتے ہیں۔ نیزیہ کہ اصول ند کورہ جلانہ کے روستے کوئی فرقہ بھی جدید شیں کہلاسکتا۔ کیونکہ ہر کوئی اپنے آپ کو آنخضرت ﷺ ہی کا امتی جانتا اور کہتا ہے - اور اپنے اصول (عقائد) اور فروع (اعمال) کورسول اللہ ﷺ کے مقرر کردہ تعلیم کردہ قرار دیتا ہے - غرض ہر کوئی اسی جمال محدی کاشیفتہ و فریفتہ ہے -

اس شبہ کاازالہ یوں ہے کہ بے شک بادی النظر میں ایساہی معلوم ہو تاہے کہ ہر فرقہ بزعم خود قرآن وحدیث ہی پیروی کرتاہے۔اور اننی کو اصول شرع اور واجب الاتباع جانتاہے۔اور اپنے آپ کو اپنے مسلک میں سوائے رسول اللہ ﷺ کے کسی اور کا متبع خیال نہیں کرتا۔ لیکن بنظر تعمق و تحقیق دیکھا جائے توسب فرقے اہل حدیث کے سوااس شعر کے مصداق ثابت ہوتے ہیں۔

و کل بدعی و صلا للیلی و لیلی لا تقولهم بذاکا ہم نہیں کتے کہ مولوی عبداللہ چکزالوی بانی فرقہ اٹل قر آن کی طرح دوسرے فرقوں نے بھی سرے ہی ہے صدیث نبوی کو بالکل ساقط الاعتبار قرار دیا ہے - بلکہ ہم کہتے ہیں کہ اہل حدیث کی طرح کمی فرقے نے بھی حدیث نبوی کورائے وقیاس اور اجتماد واستباط پر امتیازی فوقیت نہیں دی - ہر ایک نے باوجود کمی حدیث کے مرتبہ صحت پر پہنچ جانے کے اس کی تسلیم میں بچھ نہ بچھ چون وچرائی ہے - کمی نے مخالفت قیاس کا عذر کیااور راوی (صحابی) کو غیر فقیہ کمہ دیااور کی نے محارض قر آن دے کر تاللہ دیا ۔ اور کمی نے محض اس خیال سے کہ عال دیا ۔ اور کمی نے محض اس خیال سے کہ مارے امام و مقتدانے اس حدیث کو نہیں لیااس کی تعلیم سے سر پھیر دیا ۔

غرض ہرایک نے مقتضائے "چول نبر دند بہ حقیقت پے رہ افسانہ زدند "اس کی انباع میں کوئی نہ کوئی روڑ ااٹکا دیا۔ (جیسا کہ ہر فرقے کی کتب اصول سے ظاہر ہے) اور بموجب حدیث نبوی لا یومن احد کم حتی یکون هواه تبعالما حنت به (مشکوة) اپنی ہوا اور اس خواہش کو ترک نہ کیا اور اسی وجہ سے باوجود آنخضرت ﷺ کے امتی

لہ منم میں ہے کوئی بھی مومن نہیں ہو گاجب تک کہ دوا پی خواہش اس شے کے تا بع نہ کروے جومیں لے کر آیا ہوں۔

ہونے کے اپنے آپ کو براہ راست آپ کی طرف منسوب ندکر کے غیر سے نبست جوڑ لی۔

> بنده عشق شدی ترک نسب کن جامی که دریس راه فلال این فلال چیزے نیست

اس سے صاف ظاہر ہے کہ ہر ایک کے سامنے حدیث نبوی سے ورے ایک باطنی سدحاکل ہے۔جواسے حدیث تک بہنچنے سے روکے ہوئے ہے۔

لین اہل مدیث (اعلی الله منازلہم) نے برخلاف ان سب کے نہ تو کسی اور کی طرف اپنے آپ کو منسوب کیا۔ اور نہ آنخضرت ﷺ کی حدیث پاک کی متابعت میں کسی کے قیاس ورائے کی موافقت کی شرط لگائی بلکہ نمایت سیدھے طور پر ٹھیک اس طرح جس طرح رسول اللہ ﷺ و بینیات میں بحیثیت رسول اللہ ہونے کے اپنی اطاعت واتباع کراتے اور صحابہ کرام بحیثیت امتی ہونے کے بلا چوں و چرا آپ کی ا تباع کرتے میں ہونے کے بلا چوں و چرا آپ کی ا تباع کرتے میں ہونے کے بلا چوں و چرا آپ کی ا تباع کرتے میں ہونے کے بلا چوں و جرا آپ کی ا تباع کرتے میں ہونے کے بلا چوں و جرا آپ کی ا تباع کرتے میں ہونے کے بلا چوں و جرا آپ کی ا تباع کرتے میں ہونے کے بلا چوں و جرا آپ کی ا تباع کرتے ہوں۔

ما المحديثيم دغارا انشاسيم باقول نبي چون و چرارا نشاسيم المحديث نيوى وغرارا نشاسيم المحديث نيوى كو بموجب آيت و ما ينطق عن الهوى ان هو الا وحى يوحي (بخم پ٢) وحى خدا اور بموجب آيت نم ان علينا بيانة (قيامت په ٢) اسے بيان و تفير قرآن جانا جيسا كه مندواري بين حضرت حيان -

عن حسانٌ قال كان جبرئيل ينزل على النبي صلى الله عليه وسلم بالسنة كما ينزل عليه بالقران (دارمي ص٧٧)

ہے مروی ہے کہ حضرت جبر کیل آنخضرت ﷺ پر جس طرح قر آن کی وحی لے کر آتے تھے ای طرح سنت کی وحی بھی لاتے تھے۔

للہ اور (ہمارا پیغیر) اپنی خواہش ہے نہیں بولٹاجو کچھ وہ بولٹاہے دہ (خداکی)و تی ہوتی ہے جو (اس کی طرف) کی جاتی ہے-

ع كر (تعليم الفاظ كے بعد) اسكاريان بھى مارے ذمدے-

## خصوصیت اہل حدیث دربارہ اتباع حدیث

اہل حدیث کے سوائے دوسرے فرقوں میں تغظیم حدیث کے متعلق اتنی کسر رہ گئی کہ ہر ایک نے حدیث نبوی کواصول شرع ہے مان کر اپنے مخصوص مقتراوامام کے ا قوال کو عملاً دو دجہ ہے اصول قرار دیا۔ اول بیہ کہ اگر کوئی قول کسی وجہ ہے مخالف حدیث پڑ گیا تو حدیث کی تاویل کردی لیکن اس قول کی تائید ہے نہیں ہے۔ دوئم یہ کہ اگر کسی مقتداول م نے کسی الیسی روایت سے تمسک کیا جو عند التحقیق ضعیف بلکہ منکر بلکہ بانفاق محدثین غیر ٹابت و ہے اصل یاغیر مر فوع ہے تواس کا حال معلوم ہو جانے پر بھی اس امام کے مقلدین نے اس قول کو نہیں چھوڑا-ان ہے صاف ظاہر ہے کہ ان لو گوں نے تملی طور پر حدیث کو مرجع شرع نہیں جانا۔ گواعتقاد اُلفظاحدیث کے قائل ہو گئے ہیں-ایک اور بات بھی ہے کہ ہر فرتے کے متاخرین نے احادیث نبویہ کو ملحوظ رکھنے کے بغیر اینے اپنے امام و مقترا کے اقوال کو اصول قرار دے کر ان پر تخ یجات و تفریعات کادروازہ کھول دیا جس سے عام علماء اس وہم میں پڑ گئے کہ یہ تخریجات بھی امام کے قول ہیں اور انہوں نے کتب فقہ کی ہر جزئی کو وحی آسانی کی طرح سمجھ لیا۔اس ہے بخو بی رو ثن ہے کہ ائمکہ کے اقوال کو حدیث کی طرح اصول قرار دیا گیا-اس بحث کو حضرت شاہ دلی اللہ نے حجتہ اللہ میں ہائشفییل ذکر کیاہے ( جلد اول طبع مصر باب حکایعةً حال الناس الخ کے ضمن میں فصل ومما یناا سب ہذا المقام میں ص۵۳سے ص ۲۱ اتک)

کیکن اہل حدیث نے اعتقاداً و عملاً سرموحدیث نبوی سے تجاوز نہیں کیا-حدیث صحیح کے ہوتے نہ تو کسی امتی کی مخالفت کی (خواہوہ کیساہی بزرگ و برگزیدہ ہو) پرواہ کی اور نہ کسی ضعیف حدیث پراپنا حتجاج کی بنیاد رکھی -اس کی شمادت اس سے بڑھ کراور کیا ہو سکتی ہے کہ ہر فرقہ نے اپنے ند ہب کے مخصوص مسائل کو بدون کیا اور الن محتبہ دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

کتابوں کواینے نہ ہب کی کتابیں قرار دیا-اور ان کے خلاف دوسر ی کتابوں کو دوسر ہے ندا ہب سے منسوب کیا۔ لیکن اہل حدیث نے نہ تو کوئی مخصوص مسائل الگ کئے 'اور نہ ان میں تصنیف کر کے ان کتابوں کو اسے فرقہ کی مخصوص کتابیں قرار دیا بلکہ ان کی ساری ہمت جمع احادیث نبویہ اور ان کی شرح وبیان اور تنقید ویڑ تال میں خرج ہوئی محویا انہوں نے اپنی زندگی کا مقصد یمی سمجھا کہ حدیث نبوی کی خدمت انجام دیں-اس کی اشاعت کریں - اقوال الر جال کی بجائے اقوال الر سول کورواج دیں اور ہر ایس کتاب ے الگ رہیں جس میں حدیث نبوی کی مخالفت یائی جائے - ہمارے اس بیان پر کیا کوئی ممیں بتاسکتاہے؟ کہ اہل مدیث نے فلال تصنیف ایس کی ہے جوانمی سے مخصوص ہے اور دیگر فرقے بیشیت آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے امتی ہونے کے اور باوجود حدیث نبوی کواصول شرع تشلیم کرنے کے اس پر عمل نہیں کر سکتے۔ یہ ایک ابیا سوال ہے جو اللہ تعالیٰ کے فضل سے ہر سعادت مند' صاحب عقل و دانش کو الل حدیث کی طرف ماکل کرے گا کہ بیشک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث کی تغظیم و تغیل جیسی اس فرقہ کی نظر میں ہے کسی اور کی نظر میں نہیں ہے۔ بس بہی امر اہل حدیث کا خصوصی وامتیازی نشان ہے جس نے ان کو حدیث نبوی کی طرف منسوب كرايا اور اسكا فادم فاص بناويا- اللهم احيني فيهم وامتني فيهم واحشرني في رمرتهمان کے خلاف ہم ہر فرقے کی مخصوص کتاب کی نبست کمد سکتے ہیں کہ وہ اس فرقے کی کتاب ہے دوسرے مسلمانوں کواس ہے کوئی خاص تعلق نہیں۔ حتی کہ اگر ان میں سے کس نے احادیث نبوب کو بھی جمع کیاہے توبس اینے دائرے کی حد بندی کے لئے - جو احادیث صححہ اینے ند بب کے خلاف یا کیں ان کی تو تاویل کر دی اور اینے مذہب کے موافق احادیث ضعیفہ اور آثار موقوفہ کی الی بھر مار کر دی کہ کویاان لوگوں کے لئے جو علم حدیث میں فرد مایہ ہیں روایات کا دریا ہمادیا ہے ملاحظہ ہو شرح معانی الا ثار للطحاوي--

غرض اس حیثیت سے کہ سنت آنخضرت عظیم کوامام و مقتد ابنایا جائے علم حدیث

کی خدمت نہیں کی- ہیں وجہ ہے کہ حدیث نبو کی کی عام اشاعت کے وقت بھی یہ لوگ علم سنت میں کم مایہ رہے الاماشاء اللہ

اس دائرہ حد بندی کا نتیجہ یہ ہوا کہ ہر فرقہ ادعا کرنے لگا کہ جب تک ہمارے مخصوص مسلک کو اختیار نہ کرو گے تب تک ہدایت یافتہ نہ کملا سکو گے جیسا کہ ہم سے پیشتر کی امتوں یمود و نصاری کی نسبت فرمایا کہ وہ کہتے ہیں کہ تم یمودی یانصر انی ہو جاؤتو ہدایت پاجاؤ گے -و قالوا کو نوا ھو دا او نصاری تھندوا (ب۱ البقرہ)

سکن اہل حدیث ہر ایک ہے ہیں گہتے ہیں کہ بیہ سب باتیں پیٹمبر صاحب سے ادھر کی ہیں اس سے اوپر چڑھواور صحابہ کا طریق اختیار کرو-حدیث نبوی کی اتباع کرو جیسا کہ ند کورہ بالا قول بیمودونصاری کے جواب میں واردہے۔

قل بل ملة ابراهيم حنيفا (ب ١ البقره)

''اے پیغیبر ان ہے کہہ دو (کہ بہودیت ونصرانیت کی پیروی نہیں) بلکہ ابراہیم (خلیل اللہ) کی ملت اختیار کرو-جو حنیف (موحد) تھے۔''

جس اصول پر قر آن مجید نے بہود و نصاری کو جواب دیا ہے اس بنا پر اہل حدیث سب کو کہتے ہیں کہ تم پیغیبر معصوم کی اطاعت کرواور غیر معصوم کی اطاعت کواپنے او پر لازم نہ کر لو- اور مخصوص حد بندی کے دائرے سے نکل کر شاہر اہ محمد گا پر آجاؤاور خوش خرام ہو کرنعرے لگاؤ۔

> ہوتے ہوئے مصطفے کی گفتار مت دکیھ کسی کا قول و کردار



## زمانه نبوت میں صرف انتاع قر آن وحدیث

اب ہم اس امر یعنی "ند ہب اہل حدیث" کو کہ شریعت اسلامیہ کا مصدر و مرجع اور منتہی صرف و حی اللی یعنی قرآن و حدیث ہے موضوع کتاب کے لحاظ ہے تاریخی طور پر ثابت کرتے ہیں کہ زمان نزول و حی ہے لے کر بہترین زمانوں کے اختتام تک خالص قرآن و حدیث کی پیروی ہوتی تھی اور ان کے مقالبے ہیں کسی اور چیز کوشریعت نہیں جانا جاتا تھا حتی کہ ان نیک زمانوں کے بعد تقلید کی بنیادر کھی گئی اور فرقہ بندی کی حدیس تھینی گئیں - اس پر بھی ایک طائفہ بر ابر اسی روش پر چلا آیا اور وہ اب تک موجود ہے - خود منصب رسالت پر نظر کرنے ہے معلوم ہو سکتا ہے کہ آنحضرت تھینے کی موجود گی میں آپ کے مقالبے میں کوئی بھی قابل اتباع نہیں ہو سکتا تھا۔ گویہ امر محتاج بیان میں آپ کے مقالبے میں کوئی بھی قابل اتباع نہیں ہو سکتا تھا۔ گویہ امر محتاج بیان نہیں نہیں کوئی جسی ذکر کرتے ہیں - سورت آل عمر ان میں فرمایا ہے - نظان کی حالت و کیفیت بھی ذکر کرتے ہیں - سورت آل عمر ان میں فرمایا ہے - نیس کہلی دلیل : -

قل ان كنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله ويغفرلكم ذنوبكم والله غفور رحيم 'قل اطيعوا الله والرسول فان تولوا فان الله لا يحب الكفرين (سوره آل عمران پ٣)

"(اے پیٹیمر!ان ہے) کہ دیں کہ اگر تم خداہے محبت کرتے ہو تو میری پیروی کرو-خداتم کو دوست رکھے گا-اور تم کو تنہارے گناہ بخش دے گا (اور) اللہ خشنہار (اور) مربان ہے (ان سے یہ بھی) کہ دیں کہ فرمانبر داری کرواللہ کی اور اس کے رسول کی - پس اگر اس سے پھر جائیں تو (جان رکھیں کہ ) ہے شک خداکا فرول سے محبت نہیں کرتا-"

اس مقام پراللہ تعالیٰ نے آنخضرت ﷺ کی"اتباع 'اطاعت'' دو چیزوں کاامر کیا

ہے"اتباع" (پیروی) فعل میں موافقت کرنے کو اور "اطاعت" (فرمانبر داری) تھم بجالانے کو کہتے ہیں-چنانچہ گوسالہ پرست یہود کے ذکر میں حضرت ہارون نبی اللہ علیہ السلام کی نسبت ذکر کیا کہ انہوں نے گوسالہ پرست لوگوں سے شروع میں کہہ دیا تھا کہ بھائیو!

ولقد قال لهم هارون من قبل یا قوم انما فتنتم به وان ربکم الرحمن فاتبعونی واطیعوا امری (طه پ۲۱)

"تم اس (گوسالہ) پر مفتون ہو گئے ہو- حالا تکہ تہمار ارب تووہ ہے جس کی شان "رحمٰن" ہونا ہے پس تم میری اتباع (پیروی) کرواور میرے تھم کی اطاعت کرو-"

اس سے صاف ظاہر ہے کہ اتباع فعل کے متعلق ہے اور اطاعت امر کے اور چونکہ حدیث نبوی کی اصل تقلیم مجھی دوئی طرح پر ہے۔ بعض میں تو آنخضرت مطاق کے افعال کاذکر ہے اور بعض میں اقوال کا - اس لئے خدائے برحق نے بھی ہر دومیں آنخضرت مطاق کی موافقت کو واجب ٹھمر انے کے لئے ہر ایک کے لئے الگ الگ لفظ اتباع واطاعت فرمایا۔

اس سے باسانی معلوم ہو سکتا ہے کہ اللہ جل شانہ آنخضرت عَلِی ہے ہر فعل وہر قول کو بلا استثناء وبلا شرط واجب الا نقیاد قرار دیتا ہے خواہ اس کے متعلق قران شریف میں منصوصی تھم نہ کور خواہ نہ ہواور اسے بالاستقلال رکن شرع ٹھمرا تاہیے۔

اس کی وجہ یہ ہے کہ آپ خداکی شریعت کے امین ہیں اور عصمت آپ کے لئے امر لازم ہے ۔ پس جب آپ نے کوئی ایسا امریا کوئی ایسا فعل کیا جسے خدانے ہر قرار رکھا اور اس کی اصلاح نمیں کی تووہ یقینا غلطی ہے پاک ہے اور خداتعالی کو المپنے ہندوں کے لئے بطور شرع مقرر کرنامنظور ہے ۔ ورنہ خداتعالی اس کی بابت آنخضرت علیہ کو متنبہ کر کے اس کی اصلاح کر ویتا جیسا کہ جناب ابراہیم علیہ السلام کی اتباع واقد امیں فرمایا۔ لفد کان لکم اسو قصسنة فی ابو اهیم والدین معه اد قالوا لقو مهم

محکم دلائل و برابین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

انا براء منكم ومما تعبدون من دون الله كفرنا بكم وبدا بيننا وبينكم العدواة والبغضاء ابدا حتى تومنوا باالله وحده الا قول ابراهيم لابيه لاستغفرن لك وما املك لك من الله من شئى (الممتحنه ب٢٨)

"(مسلمانو) تمهارے لئے ابراہیم اوراس کے ساتھیوں میں پیروی (کا) نیک (نمونہ) ہے - جب انہوں نے اپنی قوم سے (صاف) کمہ دیا کہ بے شک ہم تم سے اوران سے جن کو تم خدا کے سوائے پو جتے ہو بیزار ہیں - ہم تمہارے (دین) سے منکر ہیں اور ہمارے اور تمہارے در میان عداوت اور بغض ظاہر ہو چکا ہے میاں تک کہ تم خدا کو اکیا کر کے مانو - گر ابرا ہیم کے اس قول میں جو اس نے اپنے باپ سے کہا کہ میں تیرے لئے جشش ما گوں گا اور میں تیرے لئے خدا ہے کسی چز کا مالک نہیں ہوں۔"

اس کے نظائر قرآن شریف میں متعدد ہیں کہ اللہ تعالی نے بعض امور میں آن خضرت علیہ کو اصلاح کردہ قول یا فعل روائ پائے اوروہی اصلاحی حالت اب امت کے لئے شریعت ہے۔

<u>ازالہ و ھم : -</u> یہ اصلاح منافی عصمت نہیں بلکہ مثبت عصمت ہے - چنانچہ کتب عقائد میں مر قوم ہے کہ عصمت ایک د ماغی ملکہ ہے - جو

العصمة ملكة نفسانية تمنع عن الفجور وتتوقف على العلم بمثالب المعاصى ومناقبا لطاعات وتتاكد فى الانبياء بتتابع الوحى على التذكر والاعتراض على مايصدر عنهم سهوا والعتاب على ترك الاولى أ

"بد کاری سے رو کتا ہے اور گناہوں کی برائیوں اور نیکیوں کی خوبیوں کے جاننے پر مو توف ہے اور انبیاء علیم السلام میں ان کی یاد دہانی کے لئے بے در

له - طوالع ص ۵۶۴ برجاشیه مواقف جاول مطبوعه استنبول-

ہے وقی کے آنے اور اُن سے جو کچھ سمواُ ہو جائے اس پر (جناب باری سے) اعتراض ہونے اور ترک اولے پر تنبیہ ہونے سے (پیہ ملکہ) اور پختہ ہو جاتا ہے۔"

رجوع بمطلب: - حاصل یہ کہ آنخضرت ﷺ کے وہ اقوال و افعال بھی جن
کے متعلق خدانے قران کریم میں منصوصی تھم نہیں بھیجا۔ تقریر المی کی مہر و تقیدیق
سے شریعت اللی ہیں اور یہ اس تقریر سے زیادہ مضبوط ہے جو صحابہ کے سی قول و فعل
کی نسبت آنخضرت ﷺ سے ظہور میں آئے اور حقیقت میں اس کی عہمیں ہیں "دست غیبی" کام کرتا ہے کہ اگر خدا تعالیٰ کو اس قول و فعل کی اصلاح مقصود ہوتی جو کی صحابی نے آنخضرت ﷺ کے حضور میں کیا اور آپ نے اسے ہر قرار رکھا تو ضرور خدائے تعالیٰ اپنی شریعت کے امین اور آپ بندوں کے در میان اپنے سفیر رسول اللہ ﷺ کو اس کے متعلق و جی جیجنا۔ اس کے نظائر بھی قران و حدیث میں کئی ایک ہیں۔ پس حدیث کی تقریر میں صدیث قولی و فعلی کے تیسری قتم یعنی تقریر میں صدیث قولی و فعلی کے تیسری قتم یعنی تقریر میں صدیث قولی و فعلی کے ساتھ دلیل شرعی ثابت ہوگئی۔ والحمد بند

اور علم حدَّیث میں انہی تمنوں کو آنخضرت ﷺ کی طرف منسوب جانا گیا ہے تعنی حدیث قولی و مدیث تقلیل اور حدیث تقریری - چنانچ مقدمہ مشکوۃ میں مرقوم ہے الحدیث فی اصطلاح جمہور المحدثیں یطلق علی قول النبی صلی الله علیه وسلم وفعله وتقریرہ و معنی التقریر انه فعل احد او قال شینا فی حضرته صلی الله علیه وسلم ولم ینکو ولم ینه عنه بل سکت وقر رہ

جمہور محدثین کی اصطلاح میں لفظ حدیث آنخضرت ﷺ کے قول و فعل و تقریر پر بولا جاتا ہے اور تقریر کے معنی سے بیں کہ کسی نے آنخضرت ﷺ کے سامنے کوئی فعل کیایا کوئی بات کسی تو آنخضرت ﷺ نے نہ تواسے برا منایا اور نہ اس سے منع کیا بلکہ اس پر خاموش رہاور (اسے) برقرار رکھا۔

### دوسری د کیل :-

دوسری دلیل جس سے صاف ثابت ہے کہ زمان و جی میں مدار شریعت صرف خدا کی کتاب اور اس کے رسول میلائے کی سیرت پر تھااور بعد کے لئے بھی آپ اس کی تاکید فرماگئے یہ ہے کہ آنخضرت میلائے نے فرمایا کہ

تركت فيكم امرين لن تضلوا ما تمسكتم بهما كتاب الله وسنة رسوله (مؤطا)

"میں تہمارے درمیان دو بھاری چیزیں چھوڑ چلا ہوں جب تک تم ان کو مضبوط پکڑر کھو گے ہر گز گراہ نہ ہو گے اللہ کی کتاب (قران مجید)اور اپنی سنت (طریق عمل)"

اس حدیث ہے جمارا مدعامر نیمروز کی طرح ثابت ہے جس پر زیادہ تشریح کی ضرورت نہیں۔

### تىسرى دلىل :-

فلا وربك لا يومنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم لا يجدوا

في انفسهم حرجا مما قضيت ويسلمو تسليما (نساء پ٥)

''واللہ بیالوگ ہر گز باایمان نہ ہول گے جب تک اپنے نزاعات میں (اے نم) آپ کواپنا تھم نہ بنادیں پھر تیرے فیصلے سے اپنے دل میں ذرہ بھر حرج

محسوس نه کریں (دل ہے اور عمل ہے) پوری طرح تسلیم کر لیں۔"

اس آیت میں تین امرول کو نمایت تاکید سے داخل ایمان کیا ہے۔ اول اپنی خصومتوں میں آ نحضرت بیا ہے۔ اول اپنی خصومتوں میں آنحضرت بیا کے حکم مند ہوا کرتا ہے۔ ورنہ اس کے حکم بنانے کے کیا معنی ؟ دوم جو کچھ آپ فیصلہ فرمادیں اسے بدل و جان منظور کر لینا۔ ہم اس امر کو ذرا توضیح سے بیان کرنا چاہتے ہیں۔ سوم اس فیصلے کو مملی طور پر بجالانا۔

عام طور پر تھم کے فیلے کا اثر ظاہری تعمیل کے متعلق ہو تاہے دل اور زبان سے

اس کی حقانیت کا اعتراف و اقرار ضروری نئیں ہوتا- چنانچہ مقدمات عدالت میں ماتحت عدالتوں کی ابیل میں رہ عنوان لکھا جاتا ہے اپیل بناراضی تھم فلاں مجسٹریٹ یا منصف در حہ فلاں-

لیکن آنخضرت بین فیصلے کا اثر صرف تقیل پر نہیں ہلکہ یہاں زبان شکایت بھی بندر کھنے کا حکم ہے۔ بلکہ دل میں شکایت کا خیال بھی جمانا گناہ عظیم ہے۔ آپ کا فیصلہ آخری اور قطعی ہے جس کی نہ تو کہیں ابیل ہو سکتی ہے اور نہ اس پر نظر ٹانی کی درخواست روا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ آنخضرت میں ہے کے فیصلے کی نسبت خود خدا تعالیٰ نے فرمایا ہے :

انا انزلنا اليك الكتاب بالحق لتحكم بين الناس بما ارمك الله (نساء ب٥)

(اے نی) ہم نے یہ کتاب (قرآن) آپ کی طرف حق کے ساتھ اتاری ہے کہ آپ لوگوں میں اس کے موافق فیصلہ کریں جو آپ کو خداد کھادے (سمجھادے)

اس آیت کے ذیل میں امام رازی نے فرمایا۔

قال المحققون هذه الابة تدل على انه عليه الصلوة والسلام ماكان يحكم الا بالوحى والنص (تفسير كبير جلد ثالث ٢١٧) "محققين نے كما ہے كم يہ آيت اس بات پر دلالت كرتى ہے كم آخضرت الله موائو حى اور نص كے فيملہ نبيس كرتے ہے۔"

اور چونکہ آیت بالا یعنی فلا وربٹ میں جے ہم اصل دلیل میں لاکریان کررہے ہیں لفظ قصیت فرمایا ہے۔ لنذا ان دونوں ندکورہ بالا آیتوں کو ملا کر معلوم ہوا کہ آنخضرت علی قرآن مجید کے قاضی ہیں جیسا کہ سنن دار می ص ۷۷ میں لمام یجی بن کثیر سے مروی ہے کہ قال السنة قاضیة علی کتاب الله (ص ۷۷) ترجمہ: آنخضرت علی کسنت قرآن کی قاضی ہے۔

حنید: - بعض اشخاص جن کو احادیث رسول اللہ عظیہ ہے خاص انس و شغف نہیں - اس روایت کی نبیت نمایت تعجب و استبعاد ہے کما کرتے ہیں کہ حدیث کو یہ رتبہ قضاان روایت پر ست الل حدیثوں نے دے دیا ہے اور کتاب اللہ کی بے قدری کر دی ہے - ایسے نازک خیال ، خوش فہم اصحاب آیت بالا کے لفظ قصیت کو دیکھ کر اپنی تعجب کو دور کر دیں کہ یہ منصب قضا خود خدائے تعالی کا عطا کردہ ہے نہ کہ ہمارا خود ساختہ اللهم صل علی سیدنا محمد والہ واصحابہ وبارك و سلمان آیات سے صاف واضح ہوگیا ہے کہ زمان برکت نشان میں سوائے و کی آسمانی کے شریعت کا مرجع کی نہ تھا اور یہ کی طرح بھی تصور میں نہیں آسکنا کہ رسول برحق کے ہوتے اس کے ساتھ کسی دیگر کا اتباع بھی واجب ہو۔

وحی آسانی کی دو قشمیں ہیں - جلی اور خفی - جلی تو قران مجید ہے -جو جرئیل فرشتے کی معرفت لفظانازل ہوااور خفی صدیث پاک ہے جے خدا تعالی نے آیت بالا میں بھا ارمك الله ہے تعبیر كیا اور اس كی بنا پر آپ كی قضا كو قطعی و نافذ قرار دیا اور آخضرت ملطق كے وہ فیلے كتب حدث میں معتبر سندوں سے مندرج ہیں اور علاوہ بریں ہرزمانے میں عملی طور پر شائع رہے ہیں - پس ہمارایہ كمناكہ شر بعت كامدار صرف قرآنادہ وریہ شرعہ الكاری سرت سرت

قر آن اور حدیث پرہے بالکل درست ہے۔ عصر صحابہ بعد آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم

عمد سعادت مهد کے بعد عصر صحابہ ہے۔ اس میں خصوصاً خلافت راشدہ میں برابر آنخضرت عظیفہ کے وقت کی روش قائم رہی اور اس میں فرق نہیں آیا۔ صرف اتباع "کتاب و سنت" ہے واسطہ تھا۔ ان کے مقابلہ میں کے کی دوسر کی چیز کی پچھ بھی حقیقت نہ تھی۔ اس فصل کو ہم ذرا تفصیل سے بیان کرنا چاہتے ہیں کیونکہ صحابہ سابقین امت ہیں۔ ان کی روش پچپلی امت سے زیادہ قابل اعتبارہے بلکہ ان کے لئے قابل اقتدا ہونی چاہئے۔

تفصیل ذیل کے واقعات کی صورت میں ملاحظہ ہو-

آ تخضرت کی وفات پر سب سے پہلا اختلاف ایسے امریس ہواجو نظام امت کا مدار کار تھا یعنی امر خلافت سے مدار کار تھا یعنی امر خلافت - انصار مدیند اپنی خدمات اسلام کی بناء پر مدعی خلافت سے اور مهاجرین اپنی جال نثار یول کی بنا پر - حضر ت ابو بکر نے خطبہ پڑھااور اس میں فرمایا کہ میں نے رسول اللہ عظیمی کوید فرماتے سنا کہ قریش و لاۃ ھذا الامر (تاریخ طبری) یعنی اس امر (خلافت) کے والی قریش ہیں -

اس حدیث کے پیش ہونے سے پیشتر صحابہ کی رائیں مختلف تھیں اور ہر فرایق اپنی اپنی قیاسی محتلف تھیں اور ہر فرایق اپنی اپنی قیاسی وجوہات پیش کرتا تھالیکن اس حدیث کے سننے پرسب نے گردنیں جھکا دیں اور اختلاف چھوڑ دیا اور حضر ت ابو بکڑ کو خلیفہ منتخب کر لیا۔ اگر صحابہ اس حدیث نبوگ کو اپنی راؤس پر فوقیت و ترجیح نہ دیتے تو خدا جانے کیا کیا فساد اٹھتے ۔ اور نوبت جنگ و قال پر پہنچ کر کیا سے کیا ہو جاتا۔ یہ حدیث نبوگ ہی کی برکت تھی کہ امت مرحومہ فساد و تاہی سے زبج گئی۔

دوسر ااختلاف آنخضرت کے دفن کے متعلق ہوا۔ بعض کہتے تھے بیت المقد س میں دفن کئے جائیں جمال دیگر انبیاء کی قبریں ہیں۔ بعض کہتے تھے کہ بقیع میں اپنے صحابہ کے ساتھ دفن کئے جائیں اور بعض کہتے تھے کہ اپنی مجد ہی میں دفن کئے جائیں۔ سب کی بنا قیاسیات پر تھی اس پر بھی حضرت صدیق اکبر نے کہا میں نے آنخضرت کو فرماتے ساماقبض نبی الاید فن حیث قبض (طبری) یعنی جمال پر کسی نبی کی روح قبض کی گئی وہ اس جگہ دفن کیا گیا۔ اس پر سب نے اپنی اپنی رائے چھوڑ دی اور آپ کا بستر ہ اٹھا کر اس کے نیچ آپ کی قبر تیار کی گئی۔ اللہم صلی علی محمد و علی الله واصحابه و بارك وسلم۔

> یہ خاص واقعات ہیں-اب اس زمانے کاعام وستور بھی دیکھے لیجئے-. . . . . نق

خلافت صديقي :-

مند دار می میں میمون بن مهران تابعی ہے روایت ہے کہ :

عن ميمون بن مهران قال كان ابو بكرٌ اذا ورد عليه الخصم نظر

في كتاب الله فان وجد فيه ما يقضى به بينهم قضي به وان لم يكن في الكتاب وعلم من رسول الله صلى الله عليه وسلم في ذلك الامر سنة قضى به فان اعياه خرج فسال المسلمين وقال اتاني كذ او كذا فهل علمتم ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قضي في ذلك بقضاء فربما اجتمع اليه النفس كلهم يذكر من رسول الله صلى الله عليه وسلم فيه قصاء فيقول ابو بكر الحمد لله الذرح جعل فينا من يحفظ على تبيّعا فان اعياه ان يجد فيه منه من رسول الله صلى الله عليه وسلم جمع رؤس الناس وخيارهم فاستشادر فاذا اجتمع رائهم على امرقضي به (مسند دارمي ص٣٢ °٣٣)<sup>ل</sup> جب حفرت ابو بكرٌ صديق كے سامنے كوئى مقدمہ پيش ہو تا تو (يہلے) آپ كتاب الله مين نظر كرتے اگر اس ميں باتے تواس كے مطابق فيصله كرتے اور اگر کتاب الله میں ندیاتے اور رسول اللہ کی سنت یاتے توای کے موافق فیصلہ كرتے اور اگر كسى طرح ان كو پچھ ند ملتا تو ديگر صحابہ سے بو چھتے اور كہتے كه میرے پاس بیہ معاملہ آیاہے تم کواس بارے میں کچھ معلوم ہے کہ رسول اللہ ؓ نے کیا فرمایا ہے؟ بعض دفعہ سب لوگ ان کو بتاتے کہ رسول اللہ عظافہ نے اس میں یہ فیصلہ کیا تھا-یہ س کر حضر ت ابو بکڑ کہتے خدا کی تحریف ہے جس نے ہم میں ایسے لوگ پیدا کر ر کھے ہیں جو ہمارے نبی کے اقوال ہمارے لئے ا یادر کھ کر ہم کو سناتے ہیں اور اگر ان کو حدیث نہ ملتی تو اکا بر صحابہ کو جمع کر کے

که اس حدیث کے داوی میمون بن مران بزرگ تابعی میں خلیفہ عمر بن عبدالعزیزان کی بہت عزت کرتے تھے۔ چنانچہ ان کو جزیرہ کے خراج اور قضا پر مقرر کیا۔ نمام احمدان کی بہت تعریف کیا کرتے تھے۔ چنانچہ ان کو جزیرہ ابو بحر گا زمانہ نہیں پایا۔ لیکن حضرت ابو ہر بر ہ محفرت عاکشہ حضرت علاقتہ محفرت علاقتہ کے بعد عبداللہ بن عباس حضرت ابن عمر حضرت ابن ذیبر وغیرہ صحابہ جنہوں نے تحضرت علیہ کے بعد لمجی عمرین پائیں دوایت کرتے ہیں (تہذیب البتذیب وغیرہ) بس خلافت صدیقی کادستور العمل ان کو امنی حضرات معلوم ہواہے۔

ان سے مشورہ کرتے۔ چرجس امر پروہ متفق ہو جاتے اس پر فیصلہ کر دیتے۔

ہم نے اس روایت کو اس مقام پر اس غرض کے لئے پیش کیا ہے کہ عصر صحابہ میں قران وحدیث کے ہوتے ہوئے کی دیگر امر کی طرف رجوع نہیں کیا جا تا تھا۔اس کے علاوہ اس روایت سے یہ امر بھی ظاہر ہے کہ حضرت ابو بکڑ عامہ صحابہ کی مجلس منعقد کرنے کے بعد اگر اس امر میں کوئی حدیث نہ باتے تو خواص صحابہ کی طرف جو قوت اجتماد و استنباط رکھتے تھے رجوع کرتے اور دریافت طلب امر کی مشکل کو حل کرتے ہو تھے کیونکہ ہو سکتا ہے کہ حاضرین میں سے کسی کورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اس پیش آمدہ امر کی نسبت بچھیاد ہو خواہ وہ صحابی فقیہ و مجتمد ہو خواہ نہ ہو۔ پس اگر صاحرین میں سے کسی کو بھی کوئی منصوص تھم معلوم نہ ہو تا تواجتماد کے لئے فقہائے صحابہ کی طرف رجوع کرنا پڑتا۔اس سے دومفید نتیج ظاہر ہیں۔

اول ہیہ کہ حفظ نصوص اور روایت حدیث کے لئے فقاہت واہلیت اجتماد شرط نہیں ہے۔

۔ دوم ہیہ کہ اجتمادی امور میں کسی معین شخصٰ کی رائے کی پابندی کا زمان صحابہ میں د ستور نہیں تھا-

اں مقام پریہ امر بھی قابل یاد رکھنے کے ہے کہ حضرت صدیق اکبڑ' محابۂ میں سب سے افضل واعلم وافقہ تھے پھر بھی اکیلی اپنی رائے پر اعتاد نہیں کرتے تھے۔

بعض وقت حدیث میں کسی آیت قر آنی کی تخصیص وارد ہوتی ہے۔اہل حدیث کے نزدیک استخصیص کو آیت قر آنی ہے۔مثلی کشش کو ا کے نزدیک استخصیص کو آیت قر آنی ہے منتثی رکھنا چاہئے۔اس کی تفصیلی بحث کو اس فصل میں کی جائے گر

لیکن ہم اس مقام پریہ دکھانا جاہتے ہیں کہ خلاف صدیقی میں قر آن شریف سے تمسک کرتے وقت بھی حدیث نبوی کی کہاں تک رعایت رکھی جاتی تھی۔ صحیح بخاری میں حضرت عائشۂ سے مروی ہے کہ ان فاطمة بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم سالت ايا بكر الصديقُ بعد وفاة رسول الله صلى الله عليه وسلم ان يقسم لها ميراثها ما ترك رسول الله صلى الله عليه وسيلم مما افاء الله عليه فقال لها ابو بكرُ ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لانورث ما تركنا صدقة الحديث لله عليه عليه وسلم قال لانورث

"آنخضرت الله كا وفات كے بعد آپ كى بينى حضرت فاطمة الزہرانے حضرت ابو بكر صديق ہے رسول اللہ عليہ كے تركہ میں سے ميراث كا حصد طلب كيا تو حضرت ابو بكر صديق نے كما آنخضرت بيك كا فرمان ہے كہ ہمارى (گروہ انبياء كى)وراث نہيں چلتی جو پچھ بھی ہم چھوڑ جائيں وہ (راہ خداميں) صدقہ ہو تاہے۔"

حضرت فاطمه کی نظر عموم آیت قر تنی یوصیکم الله می او لاد کم الایه (النساء پ ۲) پر تھی جیسا کہ ترندی کی روایت میں مصرح ہے کہ انہوں نے حضرت صدیق اکبر ً سے کہا فعالی لاارٹ ایسی لیجن کیاوجہ ہے کہ میں اینے باپ کی وراثت ندیاؤں۔"

سے ہما فعمالی لا ارت ابنی میں نیاوجہ ہے لہ یں ایچ باپ ن ورائت مدیاوں۔
لیکن حضرت صدیق اکبڑ نے حدیث نبوی سے سمجھا دیا کہ آیت قرآنی میں
یوصیکم کے مخاطب امتی ہیں نبی نہیں۔ جس پر حضرت خاتون جنت خاموش ہو
گئیں۔اور پھر اس بارے میں کلام نہ کیا۔ اور اسی لئے حضرت علی کرم اللہ وجہہ نے بھی
ایے عمد خلافت میں فیصلہ صدیقی میں کوئی تغیر نہیں کیا۔

دیگر خلیفہ اول حضر سے ابو بکر صدیق کو آنخضر سے پیٹنے کی قرار داد کا اس قدر پاس و لحاظ تھا کہ امور عبادت و تشریع کے علاوہ امور مشورہ جن میں مصلحت و قت کے لحاظ کا بھی افتیار ہے۔ ان میں بھی آپ آنخضر سے پیٹنے کے نقش قدم سے تل بھر نہ ہٹتے

ل صحیح بخاری به ۱۳- باب فرض الخمس کتاب الجهاد-

ع ترمذي كتاب السير ص ١٩٨٠-

س سي صحيح بخاري و فتخ الباري -

سے - چنانچہ جب جیش اسامہ کی روانگی میں بوجہ آنخضرت بی وفات شریف کے توقف پڑ گیا وفات شریف کے توقف پڑ گیا- اور بعد فراغت کے صحابہ میں مشورہ ہوا- تو عام رائے یہ تھی کہ آنخضرت مسلمانان میجامدینہ طیبہ ہی میں رہنا جائے۔ اس پر حضرت صدیق نے فرمایا-

والذي نفسي بيده لو ظننت ان السباع تختطفني لا نفذت جيش اسامة كما امر النبي صلى الله عليه وسلم <sup>لي</sup>

خداکی فتم جس کے ہاتھ میں میری جان ہے آگر مجھے یہ ڈر بھی ہو کہ مجھے در ندے اچک لے جائیں گے - تو بھی اسامہ کے نشکر کوروانہ کر کے رہوں گاجیساکہ نبی ﷺ نے امر کیا تھا-

اس کے علاوہ اور آثار بھی ہیں جن سے صاف واضح ہے کہ صحابہ صرف خدااور رسول کے تھم کو واجب التعمیل جانتے تھے اور اپنے میں سے کسی کے قول و فعل کو بلا شرط جمت و دلیل نہ مانتے تھے۔ چنانچہ حافظ ابن قیم نے اپنی بے نظیر کتاب اعلام الموقعین جلد اول ص ۲۱٬۱۹ میں حضر ات ابو بمر صدیق عمر فاروق عثمان ذی النورین وغیر ہم رضی اللہ عنم الجمعین کے بعض اقوال نقل کئے ہیں۔"

عن ابن ابي مليكة قال ابو بكر رضى الله عنه اى الارض تقلنى واى سماء تظلنى ان قلت فى اية من كتاب الله براى وبمالا اعلم

(ص۹۹)

عبد الله بن ابی مدیحه (تابعی) کہتے ہیں که حضرت صدیق اکبڑنے کہا مجھے کوننی زمین بر قرار رکھے گی اور کونسا آسان مجھ پرسامیہ کرے گاگر میں الله کی کتاب کی کسی آیت میں کچھاپئی رائے ہے کہوں جس کا مجھے علم نہیں۔ خلافت فاروقی: -

ای طرح حضرت فاروق اعظم سے عبد اللہ بن ابی جعفر روایت کرتے ہیں کہ

ل تاریخ کامل لابن اخیر جلد ۲٬ ص ۱۲۵-

## آپنے فرمایا:

قال عمر بن الخطاب رضى الله عنه السنة ماسنه الله ورسوله صلى الله عليه وسلم ولا تجعلوا خطائ الرأى سنة للامة (ص ١٩) سنت توبس و بى ب جالله تعالى نے اور اس كرسول ﷺ نے مقرر كرديا اور تمرائے كى خطاكوامت كے لئے سنت نہ تھر اؤ-

خلافت عثانی:-

ای طرح حفرت عثمان رضی اللہ عنہ ہے ایک طویل ذکر میں مروی ہے۔
فاقبل عثمان رضی اللہ عنہ علی الناس فقال انھیت عنها انی لم انه
عنها انما کان رایا اشرت به فمن شاء احدہ ومن شاء ترکہ (ص ۲۰)
کہ آپ نے عام لوگوں ہے مخاطب ہو کر فرمایا کہ کیا میں نے تم کو متعہ جج
ہے منع کیا ہے ؟ میں نے اس ہے منع نہیں کیا۔ یہ میری رائے تھی جس کا
میں نے اشارہ کیا پس جو چاہے اسے لے لے اور جو چاہے اسے چھوڑ دے۔
اس کے بعد حافظ ابن قیم فرماتے ہیں۔ پس حفر ت عثمان کو دیکھتے کہ وہ اپنی رائے کے نہیں۔

فهذا عثمان یخبر عن رایه انه لیس بلازم للامة الاخذ به بل من شاء اخذبه ومن شاء تو که بخلاف سنة رسول الله صلی الله علیه وسلم فانه لا یسع احد تر کها لقول احد کائنا من کان (ص ۲۰) که اس کا اختیار کر لینامت پرواجب شیس بلکه جو چاہے اسے اختیار کرے اور جو چاہے ترک کرے -بر خلاف آ تخضرت علی کی سنت کے کہ کی دیگر کے قول کی وجہ سے خواہ وہ کوئی ہو اس کے ترک کرنے کی کی کو بھی گنجائش شیں۔

اسی طرح حبر امت حفرت عبداللہ بن عباس سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا: عن ابی فزارة قال قال ابن عباس انما هو کتاب الله وسنة رسول

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

الله صلى الله عليه وسلم فمن قال بعد ذلك برايه فلا ادرى افي حسناته يجد ذلك في سنياته – (ص ٢١)

"(شریعت) تو صرف وہی ہے کہ بس اللہ کی کتاب اور اس کے رسول کی سنت -اور جو کو ئی ان کے بعد اپنی رائے سے پچھے کیے تو میں نہیں جانتا کہ وہ پخض اے اپنی نیکیوں میں یائے گایا بریوں میں -"

اسی طرح سنن داری میں حضرت عبداللہ بن عمرٌ ہے مروی ہے۔

قال ابن عمرٌ لجابر بن زيد انك من فقها البصرة فلاتفت الا بقر آن ناطق او سنة ماضية فان قلت غير ذلك هلكت واهلكت ل

آپ نے حضرت جابر بن زید سے کہاتم فقهاء بھرہ سے ہو- پس سوائے منطوق قر آن اور سنت ثابتہ کے کسی دوسر ی چیز سے فتوی ند دینا-اگر دیا تو خود بھی ہلاک ہو گے اور دوسر ول کو بھی ہلاک کرو گے-

ای طرح حضرت عبدالله بن عبائ سے یہ بھی مروی ہے کہ ۰۰

عن عبد الله بن عباس اما تخافونَ ان تعذبوا او يخسف بكم ان تقولوا قال رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال فلانكِ

آپ نے فرمایا-لوگو! تم کواس بات کا ڈر نہیں کہ تہمارے اس قول پر تم کو کو کی عذاب ہویان میں اللہ علاقہ نے کو کی عذاب ہویاز مین میں دھنسادیئے جاؤ کہ تم کمو کہ رسول اللہ علاقہ نے بھی فرمایالور فلاس نے بھی کہا-

اس طرح انہیں ہے دوسری روایت بیہے کہ

عن ابن عباس قال من احدث رايا ليس في كتاب الله ولم تمض به من سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم على ما هو منه اذا لقى الله على الله عليه وسلم على ما هو منه اذا لقى

له مندواري ص ۳۳-

تل هم جمته الله بحواله داري نمطبوعه مصر جلداول ص ۹ ۱۳۰

س مند داری ص ۳۲-

کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا :

جس نے کوئی الی رائے نکالی جو نہ تو کتاب اللہ میں ہے اور نہ اس پر آنخضرت عظی کی سنت کی شادت ہے تو معلوم نہیں کہ جب وہ خدا کے سامنے ہوگا توکس حال پر ہوگا-

غرض اس قتم کی روایات کثرت سے ہیں جن سے صاف ظاہر ہے کہ عمد صحابہ میں سوائے قر آن و حدیث کے کوئی شے واجب الا تباع نہیں سمجھی جاتی تھی بلکہ اس کے مقابل میں رائے وقیاس کو بہت براجانتے تھے-واللہ الدادی

زمانه تابعين ميں تبھي صرف اتباع وحي: -

عصر صحابہ کے بعد تابعین کا زمانہ ہے۔اس میں بھی قر آن و صدیث کے ہوتے دوسری چیز پر عمل نہیں ہوتا قعالور کسی دوسرے کے قول و فعل کوبلا سند ججت نہیں مانا جاتا تھا چنانچہ سنن دار می میں ہے۔

عن الاوزاعى قال كتب عمر بن عبد العزيز انه قال لا رائ لاحد فى كتاب الله وانما رأى الائمة فيما لم ينزل فيه كتاب ولم تمض فيه سنت من رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا رأى لاحد فى سنة سنها رسول الله صلى الله عليه وسلم (دارمى ص٦٢)

بروایت امام اوزاعی منقول ہے کہ خلیفہ عمر بن عبد العزیز نے فرمان جاری کیا کہ خدا کی کتاب (قرآن) میں کسی کی رائے کی گنجائش نہیں ہے اور اماموں کا "قیاس" صرف اس بات میں جائز ہے جس کے متعلق نہ تو قرآن میں کوئی حکم نازل ہوا ہو اور نہ رسول اللہ ﷺ ہے کوئی سنت ٹابت ہو اور جو سنت رسول اللہ ﷺ میں کسی کی رائے کا عتبار نہیں ہے۔ رسول اللہ عظیمہ عمر بن عبد العزیز کا بیہ قول اصل میں قرآن شریف کی آیت ہے ماخوذ ہے خلیفہ عمر بن عبد العزیز کا بیہ قول اصل میں قرآن شریف کی آیت سے ماخوذ ہے۔

وما كان لمؤمن ولا مؤمنة اذا قضى الله ورسوله امرا ان يكون لهم الخيرة من اموهم ومن يعص الله ورسوله فقد ضل ضلالا مبينا (الاحزاب ب٢٢) ''کی ایماندار مر داور عورت کاحق نہیں کہ جب خدااوراس کارسول (ﷺ)
کسی کام کا فیصلہ کر دیں تو پھر ان کو خو داپنے کا موں میں پچھ اختیار رہے اور جو
کو ٹی اللہ اور رسول کی نافر مانی کا مرتکب ہوگا لیس وہ سیدھی راہ سے دور بہک گیا۔
اسی طرح سنن دار می میں حضرت عمر بن عبدالعزیز کا ایک خطبہ بھی مروی ہے
جس میں آپ نے کتاب و سنت کا اتباع اور خلفاء و علائے امت کے اقوال کی حقیقت
کھول کربیان کر دی ہے۔''

عن عبيد الله بن عمران عمر بن عبد العزيز خطب فقال يا ايها الناس ان الله لم يبعث بعد نبيكم نبيا ولم ينزل بعد هذا الكتاب الذي انزل عليه كتاباً فما احل الله على لسان نبيه فهو حلال الي يوم القيمة إلا واني لست بقاض ولكني منفذ ولست بمبتدع ولكني متبع ولست بخير منكم غيراني اثقلكم حملاالا وانه ليس لاحد من خلق الله ان يطاع في معصية الله الا هل بلغت 🛂 ''حضرت عمر بن عبد العزيز (اموی خليفه) نے ايک روز خطبه پڑھا- فرمايا اے نوگو!انٹد تعالیٰ نے تمہارے نبی کے بعد کوئی نبی پیدا نہیں کیااور نہ قران کے بعد کوئی کتاب نازل کی - پس جو کچھ اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی کے ذریعہ سے حلال بتايا بوه توقيامت تك طلاب اورجوحرام كيابوه بهى قيامت تك حرام ہے۔ سنو! میں قانون بنانے والا نہیں ہوں بلکہ خدا اور رسول کے احکام کو جاری کرنے والا ہوں اور میں بدعتی بھی نہیں ہوں بلکہ میں متبع ہوں اور نہ تم لوگوں ہے اچھا ہوں - ہاں میرے کند ھوں پر تم سے ذیادہ بوجھ ہے -سنو! کسی بندے کاحق نہیں کہ اللہ کی معصیت میں اس کی اطاعت کی جائے یس س رکھو کہ میں نے پہنچادیا-

خلیفہ عمر بن عبدالعزیز کے عہد میں وحی ربانی کا یمال تک پاس تھاکہ جب آپ

وار می ص ۹۴ –

نے آنخفرت ﷺ کی احادیث کے کتابت میں جمع کر لینے کا فرمان جاری کیا (جس کی تفصیل تدوین علم حدیث میں ہوگی انشاء اللہ ) توساتھ ہی یہ تاکید بھی کردی تھی کہ ولا یکتب الاحدیث النبی صلی الله علیه وسلم (بعدادی کتاب العلم) سوائے آنخضرت ﷺ کی حدیث پاک کے اور پچھ نہ لکھا جائے۔ خطرت ﷺ کی حدیث پاک کے اور پچھ نہ لکھا جائے۔ خلیفہ عمر بن عبدالعزیز تابعی ہیں۔ چالیس برس کی عمر میں رجب اواج میں فوت موئے۔ آپ بالا نفاق پہلی صدی مجدوبیں۔

مند داری میں ایک اور روایت ہے جس سے صاف واضح ہے کہ تابعین کے وقت میں صدیث نبوی کے سامنے کی اور کانام لینا بھی موجب عبر ت ہو تاتھا۔
عن قتادہ قال حدث ابن سیرین رجلا بحدیث النبی صلی الله علیه وسلم فقال الرجل قال فلان کذا و کذا فقال ابن سیرین احدثك عن النبی صلی الله علیه وسلم وتقول قال فلان كذا و

قادہ تابعی کہتے ہیں کہ امام محمہ بن سیرین نے کی شخص سے آنخضرت اللہ کی حدیث بیان کی تواس شخص نے کہا فلال شخص (اس امر میں)ایاالیا کتا ہے اس پر امام محمہ بن سیرین نے کہا میں تو تجھ کو آنخضرت اللہ کی حدیث مناتا ہوں اور تو (اس کے مقابلہ میں) کتا ہے کہ فلال شخص ایسالیا کتا ہے۔ میں تجھ سے کلام نہیں کروں گا۔

قادہ اور محمد بن سیرین دونوں تابعی ہیں قادہ حضرت ابو قادہ صحابی کے بیٹے ہیں۔ آپ والھ کے بعد فوت ہوئے اور محمد بن سیرین بھی جو روایت میں ایسے مختاط تھے کہ روایت بالمعنی کے قائل ہی نہ تھے والھ میں فوت ہوئے۔

ان روایات سے بخوبی معلوم ہو گیا کہ زمانہ تابعین میں صرف قر آن وحدیث یر

كذا لا اكلمك ابدا\_

ل بخاری کماب انعلم-

دارمی ص ۲۲-

عمل تھالوران کے مقابلہ میں اور کچھ نہ سناجا تا تھالورانی کو جمت شرعی مانا جاتا تھا۔ جن تابعین کاذکراوپر آچکاہے ان کے علاوہ دیگر اسکہ تابعین بھی ہیں مثل ابو بحر بن محمد بن حزم التوفی مانا ہے اور فقہائے حزم التوفی مانا ہے اور فقہائے سبعہ مدینہ جن کے اسائے گرای س نظم میں ہیں۔

اذا قيل من في العلم سبعة ابحر روايتهم ليست عن العلم خارجة فقل هم عبيد الله عروة قاسم سعيد ابو بكر سليمان خارجة

یہ ساتوں بزرگ مدینہ طیبہ میں ایک ہی زمانے میں سے - اکثر ان میں ہے ہوجے میں فوت ہوئے واس سال کانام ہی "عام الفقہاء" پڑگیا- آخر باری باری از اجھا بحواجے تک تمام زندگی کی صف لبیٹ کرر خصت ہو گئے (رحمہم اللہ اجمعین) - یہ سب نہ کورہ بالا المام سنت نبوی کے عاشق تھے - اور سوائے قر آن و صدیث کے کسی اور شے کی طرف التفات نہ کرتے تھے - ان کی زندگی کے واقعات اور ان کے پاک کلمات اس بات کے شاہد ہیں-

زمانداتباع تابعین: - زماند تابعین کے بعداتباع تابعین کازماند آیا-اس عهد تک امت میں اختلاف ہوتے ہوتے ہت ہو قرقے بن چکے تھے اور ایک انقلاب عظیم ہو چکا تھا- خیالات میں آزادی اور رائے وقیاس کی پیروی رائج ہوچکی تھی بہت ہو لوگ صحابہ کے طریق ہے آزادی اور رائے وقیاس کی پیروی رائج ہوچکی تھی بہت ہو لوگ صحابہ کے طریق ہے اکھڑ کر دیگر راہوں میں جاچکے تھے جن کا پچھ ذکر سابقا ہو چکا ہے ۔ سنت و بدعت میں ایساا ختلاط ہو چلا تھا کہ اگر محدثین شکر الله سعیهم ندائھ کھڑ ہے ہوتے اور کم ہمت ند بائدھ لیتے تو یہود و نصاری کی طرح عمد نبوت کے دین کا پیتہ لگانا سخت مشکل ہو جا تا ہے - یہی وہ ذمانہ ہے جس میں ائمہ حدیث نے احادیث نبویہ کو اپنے سخت مشکل ہو جا تا ہے - یہی وہ ذمانہ ہے جس میں ائمہ حدیث نے احادیث نبویہ کو اپنے سفحات سینہ نے صفحات کا غذیر نقل کر ناشر وع کر دیا اور امت کو بدعت کے سیال سے بچالیا - جزاہم الله عنا حیر الحزاء

سب سے پہلے اس ضرورت کو خلیفہ عمر بن عبد العزیز تابی ؓ نے محسوس کیا اور مدینہ منورہ کے عامل ابو بکر بن حزم ؓ تابعی کو حکم کیا کہ آنخضرت ﷺ کی احادیث کو دکھ یہ بھال کر جمع کر لوٹے خلیفہ عمر بن عبد العزیز کا زمانہ خلافت گو بہت قلیل ہوا۔ لیکن اس سے ائمہ حدیث کی توجہ جمع احادیث کی طرف مصروف ہوگئی۔ اور آپ کے بعد تدوین حدیث کا سلسلہ برابر جاری ہو گیا۔ اتباع تابعین میں سے نا مور علمائے حدیث جنبول نے مختلف بلاد میں جمع و کتابت حدیث کے کام کو شروع کر کے پیچھے آنے والوں کے لئے تصنیف کارستہ کھول دیا ہے جیں۔

مکه معظمه میں ابن جریج رومی کی - عبد المالک بن عبد العزیز اموی مولا ہم - به مرجع میں بیدا ہوئے اور ماج میں فوت ہوئے -

بھرہ میں سعید بن ابی عروبہ اور حماد بن سلمہ اور رکتے بن صبیح نے طرح تصنیف ڈالی-سعید بن ابی عروبہ 14<u>1ھ</u> میں فوت ہوئے اور حماد بن سلمہ کا ا<u>ھ</u> میں فوت ہوئے اور رکتے علاقہ سندھ میں وال بھے میں فوت ہوئے۔

مین میں معمر نے احادیث کو کتابی صورت میں جمع کیا۔ یہ امام مالک کی طرح امام زہری کے شاگر دہیں اپنے زمانہ کے بڑے عالم تھے۔ ساھاچے میں فوت ہوئے۔ کو فہ میں امام سفیان ثوری نے تصنیف کی جو سے بھے میں پیدا ہوئے اور الا اچے میں

ل جمع و کتابت حدیث کا مفصل بیان دوسر ہے جھے میں ہو گا-انشاء اللہ اس وقت ہمیں صرف بید منظور ہے کہ جمع کی کیفیت کا مختصر ساخا کہ تھینچ کرید د کھادیں کہ انبائ تابعین کے زمانہ میں بھی عمل بالسنتہ ہی ملحوظ تھا-

فوت ہوئے۔ نیز محمد بن اسحٰق نے کتاب المغازی آکھی۔ محمد بن اسحاق <u>ا ۵ اچے</u> میں فوت ہوئے۔ای زمانہ میں امام ابو حنیفہ رحمتہ الله علیہ بھی تھے۔ آپ نے علم حدیث میں تو کوئی کتاب نہیں لکھی۔ گر عقائد میں آپ نے دو کتابیں(ا) فقہ اکبر (۲)اور کتاب العالم والمعلم- آب و ٨ ج ميں پيدا مو كاور وها ج ميں فوت موئ- آپ بھى اہل حديث تے - چنائج آپ کا قول مشہور ہے اذا صح الحدیث فھو مذھبی (شامی جلد اول

مصرین امام لیث بن سعد مصری ہوئے- آپ کثیر التصانیف ہیں قریزا 19 میں پیدا ہوئے -امام مالک کے ہم استاد ہیں-امام زہری وغیرہ سے حدیث روایت کی ه<u>ے اچ</u> میں مصر میں فوت ہوئے-خاکسارنے سفر مصر میں آپ کی قبر کی زیادت کی (شرک و بدعت کی سب رسوم ادا ہوتی ہیں) یہ سب بزرگ پہلی صدی میں پیدا ہوئے اور دوسری میں فوت ہوئے-اس سے صاف ظاہر ہے کہ دوسری صدی کے پہلے نصف ہی میں علم حدیث کا بہت ساذ خیرہ جمع ہو گیا تھا-اس زمانہ کے بعددیگرائمہ جنہوں نے این زندگی بس خدمت سنت میں بی نگادی به میں-

فوت ہوئے۔

- فوت ہوئے۔ (r) امام عبداللہ بن مبارک سابھ یا 1911ھ میں ہوئے اور المابھ میں فوت ہوئے انہول نے علم حدیث میں متعدد کتابیں لکھیں-
  - (٣) الم استنعيل بن عليه بفري <u>واله</u>ين پيدائش اور <del>١٩٥سه</del> مين و فات جو ئي-
- (٣) امام محمد بن ادريس الشافعي المطلبي الهاشي المكيِّ وهاج ميس پيدا ہوئے اور ١<mark>٠٠ ج</mark> میں مصر میں فوت ہوئے۔ آپ بالانفاق دوسری صدی کے مجدد ہیں میں آپ نے علم

ل مولانا شبل مرحوم سيرة العمان مين لكهتة بين - فقه أكبر كياكو كي بهي امام صاحب كي تصنيف نهين

ع. - منتاح السعادت مطبوعه حيدر آباد و كن جلد دوم ص ٩٢ - ١٢منه نيز اتحاف البنلاء مقصد دوم ص۲۵۵۳حدیث میں نے سرے ہے جان ڈال دی- حدیث نبوی کے پر کھنے اور سمجھنے میں پھے غلط فہمیاں ہونے لگیں تواللہ تعالیٰ نے آپ کو پیدا کر دیا۔ آپ نے سب سے پہلے علم اصول فقہ میں تصنیف کر کے اس فن کی بنیاد ڈالی ایم مضمون کو لکھا اور اس جمعو تطبیق کا فن بالکل اچھوتا تھا۔ سب سے پہلے آپ ہی نے اس مضمون کو لکھا اور اس کے اصول و تواعد بیان کئے۔ مرسل روایت کو امام ابو حنیفہ اور امام مالک مطلقاً جمت جانتے تھے۔ کیو نکہ ان کے زمانہ میں سلسلہ روایت میں آئے خضرت تک واسطے کی خمات من الی بھی کہ واسط نیادہ ہوگئے۔ نیز آپ نے دیکھا کہ روایۃ التباعی عن الی بھی کی مثالیس بھی بست ہیں اس لئے آپ نے اس کے متعلق چھان بین کی سے علم حدیث کی نصرت کی وجہ بست ہیں اس لئے آپ نے اس کے متعلق چھان بین کی سے علم حدیث کی نصرت کی وجہ بست ہیں اس لئے آپ نے اس کے متعلق چھان بین کی سے علم حدیث کی نصرت کی وجہ بست ہیں اس لئے آپ نے اس کے متعلق جھان بین کی سے مقام مصر میں آپ کی قبر کی زیارت کی اور مسجد جامع شافق میں نماز جمعہ ادائی۔

(٢) المام يزيد بن بارون واسطيس تق - ١١١ه ميس بيد الور ٢٠٦ه ميس فوت بوئ-

(2) امام عبدالرزاق بن ہمام صنعافی <u>۱۳۱ه میں پیدالور ۲۱۱ه</u> میں ۸۵ سال کی عمر میں فرید میں برزار میں جمہوری فرید میں سرے بیند لکھی میں

فوت ہوئے۔ انہوں نے بھی اس فن میں بہت س کتابیں لکھی ہیں۔

یہ سب بزرگ حدیث نبوی کے شیدائیاور سنت کے فدائی تنھے۔ قر آن د حدیث کے مقابلے میں کسی شے کی حقیقت کچھ بھی نہیں سبچھتے تنے اور کسی خاص شخص کی رائے اور قیاس کی پابندی کو پہند نہیں کرتے تتھے۔ رحمہم اللہ اجمعین۔

قرون مضمود لها بالخير: - يى وه زمانے ميں جن كى بابت حديث شريف ميں

له کشف انظون جلداول ص ۱۱۳ بحث علم اصول دا تحاف السبلاء مقصد ددم ص ۵ م ۳۰ مل المام ملک المام میں المام عبد الرحمٰن بن مهدی نے (جو کبار محدثین سے ہیں) المام شافع کو لکھا کہ ہمارے گئے الیمی کتاب تصنیف کیجئے جس میں قر آن شریف کے مطالب اقوال اخیار کے ساتھ ہوں اور ججیت اجماع اور قر آن و حدیث کے ناسخ و منسوخ کا بیان ہو - پس آپ نے کتاب الرسالتہ تصنیف کیا یہ عاجز کہتا ہے یہ رسالہ الم شافع کی کتاب الام کے ابتداء میں مصر میں چھپ گیا ہوادر میر سے پاس موجود ہے - اس میں بڑے بڑے د قتی مسائل حل کے ہیں - مسلم کا جیں - اس میں بڑے بڑے د قتی مسائل حل کے ہیں - مسلم کی تعمیل کتے اصول حدیث میں نہ کور ہے -

شمادت وارد ہے کہ یہ بہتر زمانے ہیں-اور اس بناپر ان کو قرون مشہود لها بالخیر کہتے ہیں ۔ چنانچہ صیح بخاری میں ہے-

عن عمران بن حصين قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم خير امتى قرنى ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم قال عمران فلا ادرى اذكر بعد قرنه مرتين او ثلاثا ثم ان بعد كم قوم يشهدون ولا يستشهدون ويخونون ولا يوتمنون وينذرون ولا يفون ويظهر فيهم السمن لله

حضرت عمر ان بن حصین صحابی ہے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا

کہ میری امت میں ہے سب ہے بہتر میرے زمانے کے لوگ ہیں پھروہ جو

ان کے بعد ہوں گے - حضرت عمر ان صحابی گئے ہیں کہ جھے یاد نہیں رہا کہ

آنحضرت ﷺ نے اپنے زمانے کے بعد دو زمانوں کاذکر کیایا تین کا (پھر فرمایا

کہ ) تمہارے بعد ایسے لوگ ہوں گے جو خود گواہی دیں گے حال نکہ ان سے

گواہی طلب نہ کی جائے اور خیانت کریں گے اور امین نہ جانے جا کیں گے اور

نذریں مانیں گے لیکن پوری نہ کریں گے اور ان میں نعیش و آرام طلی کے

سب نخوت و موٹاین ظاہر ہو جائے گا۔

توسیح: - آنخضرت بین کاعمد مبارک اه تک اور صحابهٔ کاعمر سعادت واج تک اور تابعین کازمانه و ۱۸ چ تک اوراتباع تابعین کاعمد و ۲۲ چ تک رمای

تابعین تک توروایت ندکورہ بالامیں بھین الفاظ ہیں اور تیج تابعین کازمانہ شکی طور پر فر کورے ۔ اگر چہ ہم کو تابعین تک دائرہ محدود کرنے کی مخبائش ہے۔ کیونکہ آنخضرت کے الفاظ صحابہ کو مخاطب کر کے بیہ ہیں ٹیم ان بعد کیم قوم یعنی پھر تمہارے بعد ایک

بخاري د ہلوي جلد اول ص ۵۱۵-

ع ان سب زبانوں کی حد بندی کے لئے دیکھو فتح الباری جزء ۱۴- ص ۳۵۳ مطبوعہ دہلی اور تدریب الرادی ص۲۰۹دص۲۱۵ مطبوعہ مصر –

قوم ہو گی-اور ظاہر ہے کہ صحابۂ اور تابعینؓ کا زمانہ تو دیکھا- لیکن تبع تابعینؓ کا نہیں دیکھا- مگر پھر بھی ہم نے میدان کووسیع کر کے ان سب زمانوں کے متعلق تاریخی طور پر دکھادیا کہ ان سب نیک زمانوں میں کتاب و سنت ہی کواصول سمجھا جاتا تھا-اور کسی دوسر کی چیز کوان کے سامنے ہر گزنہیں رکھا جاتا تھا-



## تقلید کاشیوع اور اس کے وجوہ

ان تین نیک زمانوں کے بعد ایبازمانہ آیا کہ بموجب مضمون حدیث مذکور کے خیانت و کذب کی عام اشاعت ہو ئی۔ خود رائی اور انتاع ہوا کی کوئی حد نہ رہی۔ نصوص ہے بے برواہی کر کے جوجی میں آیا ہے نہ ہب قرار دیا-اور ڈیڑھ اینٹ کی جدامسجد ہنا كرامت كو كني فمر قول ميں بانث ديا-اس زمانه ميں سنت وبد عت كااختلاط ايساہو جلاتھااور تحی اور جھوٹی اور صحیح وضعیف روایتوں میں ایسی بے تمیزی ہو جلی تھی کہ اگر محدثین (شکر الله مساعیهم) نه اٹھ کھڑے ہوتے اور احیائے سنت اور ردید عت کے لئے کمر ہمت نہ باندھ لیتے تو یہود و نصاری کے دین کی طرح عمد نبوت کے دین کا پنة لگانا سخت مشکل ہو جاتا-اسی زمانہ میں قر آن و حدیث کے ساتھ غیروں کے فتاوی بھی جوڑے جانے <u>لگے تھے</u>۔ حتی کہ اس بے جوڑ جوڑ سے ائمہ کے اقوال کو اصول مان کر ان یر تفریعات و تخ یجات شروع ہو گئیں جس سے ادنی واوسط <u>طبقے</u> ہے تو حفظ و روایت نصوص اٹھے گئی-اور اعلی طبقہ ہے ملکہ اجتہاد و توت اشنباط معدوم ہو کر تقلیر کی تخم ریزی ہو گئی اور اس کا در خت ایبا بھولا کھیلا کہ سلطنت کے ساتھ سارے جہان کو سائے میں لے لیا- دوسر ول کے اقوال پر قناعت ہونے لگی اور قر آن وحدیث میں خود نظر کرنی متروک ہو گئی۔ چنانچہ حافظ ذہبی<sup>ک</sup> (اکتوفی <u>۴۳۲</u>ھ) جو ساتویں آٹھویں صدی کے مشہورامام اور مسلم کل مورخ و محدث ہیں اپنی بے مثل کتاب مذکر ۃ الحفاظ میں طبقہ ثامنہ کے ذکر کے بعد فرماتے ہیں-

ل المم ذبي تَذكره مِين فضرت عبدالله بن مسعودٌ كر ترجمه كه اخير مِين فرمات مِين - وكل امام يو خذ من قوله ويترك الامام المتقين الصادق المصدوق الامين المعصوم صلوات الله وسلامه عليه فيا لله العجب من عالم يقلد اماما بعينه في ما قال مع علمه بما يرد على مذهب امامه من النصوص النبوية و لا حول و لا قوة الا بائله (تذكره ج- ص١٥ ١٥)

فلقد تفانوا اصحاب الحديث وتلاشوا تبذل الناس بطلبه يهزء بهم اعداء الحديث والسنة يسخرون منهم وصار علماء العصر في الغالب عاكفين على التقليد في الفروع من غير تحرير لها الخ (تذكره جلد ٢ ص ١١)

اصحاب حدیث کیے بعد دیگرے مرتے گئے اور (جو بچے وہ) حقیر سمجھے جاتے ستھے - لوگوں نے علم حدیث کی نگہداشت چھوڑ دی اور حدیث و سنت کے دشمن محد ثبین کو تضنیعے اور مخول میں اڑانے لگے اور اس زمانہ کے اکثر علماء فروع (عملیات) میں بغیر تحقیقات کے تقلید پر جم گئے -

اس کے بعد اس روش میں روز افزوں ترقی ہوتی گئی۔ کیونکہ عوام کی طبیعت میں پست ہمتی اور اوساط میں دوسر ہے کا سہارا پکڑناا کثر ہے۔اس سے تقلید کی جڑ مضبوط ہو گئی۔ چنانچہ حافظ مذکور رحمہ اللہ الغفور طبقہ تاسعہ کے ذکر کے بعد فرماتے ہیں۔

و كذلك كان في هذا الوقت خلق من ائمة اهل الراى والفروع وعدد من اساطين المعتزلة والشيعة واصحاب الكلام الذين مشوا وراء المعقول واعرضوا عما سلف من التمسك بالاثار النبويه وظهر في الفقهاء التقليد وتناقض الاجتهاد (حلد دوم ص٢١٢) "أى طرح اس زماني مين اللرائي اورائل فروع (فقهاء) كي بهت سے الم تھے اور كئ ايك معتزلول شيعول اور شكلمين كير وار بھى تھے جوكه فن معقولات كے بيچھے لگے اور انہول نے آثار نبويہ سے تمك كرنے فن معقولات كے بيچھے لگے اور انہول نے آثار نبويہ سے تمك كرنے سے جوسلف كاطريق تھا - روگردانى كى اور فقهاء ميں تقليد اور تناقض اجتزاد ظاہر ہوگيا - "

اس طبقہ میں تیسری صدی تک کے علاء حدیث کاذکرہے۔ بس اس صدی میں تقلید کی تخم ریزی ہوئی اور ہوتے ہوتے آخر جو تھی صدی میں مختلف ندا ہب کی مستقل

المسيد تاريخي بيان ب-مسئله تقليدي ... مستقل بحث ان شاء الله الله فعل ميس كي جاد ي ال

حدیں تھینچ آئئیں-اور ہر گروہ کاایک ند ہب معین پر جم جانااور اس کی پابندی لازم جاننا آئین زمانہ یا فیشن قرار پایا- یعنی ندا ہب مختلفہ میں ہے کسی خاص ند ہب کوا ختیار کر ناجزو ند ہب سمجھا جانے لگا اور صحابہ و تا بعین وا تباع تا بعین رحمہم اللّٰد اجمعین کے وستور و روش کو فراموش کر دیا گیا-

تحکیم الامت حضرت شاه ولی الله مرحوم حجته الله میں فرماتے ہیں-

اعلم أن الناس كانوا قبل المائة الرابعة غير مجمعين على التقليد الخالص لمذهب واحد بعينه قال ابو طالب المكي في قوت القلوب ان الكتب والجموعات محدثة والقول بمقالات الناس والفتيا بمذهب الواحد من الناس واتخاذ قوله والحكاية له من كل شئي والتفقه على مذهبه لم يكن الناس قديما على ذلك في القرنين الاول والثاني (انتهي) اقول وبعد القرنين حدث فيهم شئي من التخريج غير أن أهل المائة الرابعة لم يكونوا مجتمعين على التقليد الخالص على مذهب واحد والتفقه له والحكاية لقوله كما يظهر من التتبع بل كان فيهم العلماء والعامة وكان من خبر العامة انهم كانوا في المسائل الاجتماعية التي لا اختلاف فيها بين المسلمين او جمهور المجتهدين لا يقلدون الاصاحب الشرع وكانوا يتعلمون صفة الوضوء والغسل والصلوة والزكوة ونحو ذلك من ابائهم ومعلمي بلدانهم فيمشون على حسب ذلك واذا وقعت لهم واقعة استفتوا فيهااي مفت وجدوامن غير تعيين مذهب وكان من خبر الخاصة انه كان اهل الحديث منهم يشتغلون بالحديث فيخلص اليهم من احاديث النبي صلى الله عليه وسلم واثار الصحابة مالا يحتاجون معه الى شتى اخر في المسئلة من حديث مستفيض او صحيح قد عمل به بعض الفقهاء

ولا عذر لتارك به و اقوال متظاهرة لجمهور الصحابة مما لا يحسن مخالفتها فان لم يجد في المسئلة ما يطمئن به قلبه لتعارض النقل وعدم وضوح الترجيح ونحو ذلك رجع الم كلام بعض من مضى من الفقهاء فان وجد قولين اختار اوثقهما سواء كان من اهل المدينة او من اهل الكوفة وكان اهل التخريج منهم يخرجون فيما لا يجدونه مصرحا ويجتهدون في المذهب وكان هؤلاء ينسبون الى مذهب اصحابهم فيقال فلان شافعي و فلان حنفي وكان صاحب الحديث ايضا قد ينسب الى احد المذهب لكثرة الموافقة له كالنسائي والبيهقي فينسبان الى الشافعي فكان لا يتولى القضاء ولا الافتاء الا مجتهد ولا يسمى الفقيه الا مجتهد لا يتولى القضاء ولا الافتاء الا مجتهد ولا يسمى الفقيه الا مجتهد ثم بعد هذه القرون كان ناس اخرون ذهبوا يمنيا وشمالا (حجة الله مطبوعه مصر حلد اول ص ٢٠٥١)

جان لو کہ امت محمہ یہ کے لوگ چو تھی صدی ہے پیشتر بعید کسی خاص معین نہ ہب کی تقلید پر جمع نہیں سے (شخ) ابو طالب کل (اپنی کتاب) "قوت القلوب" میں کہتے ہیں کہ کتب (فقہ) اور مجموعہائے (فقاوئ) سب نئی چزیں ہیں۔ اور (احکام میں) دوسر ہے لوگوں کے فتوں کو نقل کر دینا اور کسی ایک (امام) کے فد ہب پر فتوی دینا اور ہر امر میں اس کے فد ہب کے مطابق دین کو سمجھنا قدیم ایام نیمنی پہلی اور دوسر می صدی کے لوگ اس آئین پر نہ تھے (انتی) (شاہ صاحب فرماتے ہیں) میں کتا ہوں کہ دوصد یوں کے بعد ان میں کسی قدر تخ تئ شروع ہوئی مگر چو تھی صدی کے لوگ کسی خاص بعد ان میں کسی قدر تخ تئ شروع ہوئی مگر چو تھی صدی کے لوگ کسی خاص فد ہب کی تقلید پر اور اس کے مطابق دین میں فقاہت حاصل کرنے پر اور اس قول کو نقل کرنے پر اور اس قول کو نقل کرنے پر مجتبع نہ تھے جیسا کہ پڑتال کرنے سے ظاہر ہے۔ بلکہ قول کو نقل کرنے پر مجتبع نہ تھے جیسا کہ پڑتال کرنے سے ظاہر ہے۔ بلکہ ان میں علاء بھی تھے اور عامیوں کی ہے بات تھی کہ وہ اجماعی مسائل میں جن

میں مسلمانوں میں یا جمہور مجتدین میں اختلاف نہیں ہے-سوائے صاحب شرع کے کسی کی پیروی نہیں کرتے تھے اور و ضواور عنسل اور نمازاور ز کو ۃ کا طریق اینے باپ دادؤل اور اینے شہر کے معلموں سے سکھ لیتے تھے۔ پس اس کے مطابق عمل کرتے تھے-اور جب ان کو کوئی واقعہ پیش آجا تا تھا- تو بغیر تعین کسی خاص ند ہب کے جس مفتی کویاتے اس سے حکم (شرع) وریافت کر لیتے تھے۔اور خاص لوگوں کی بیہ بات تھی کہ ان میں سے اہل حدیث تو حدیث (رسول الله علیه فی ) سے مشتعی ہوتے تھے- بس ان کو آنخضرت علية كاليي خالص حديثين ياصحابة كاليه خالص آثار مل جاتے جن کے ہوتے وہ اس مسلد میں کسی اور شے کے محتاج ندر ہتے یا تووہ حدیث مشہور ہوتی ہے-یاایی صحیح جس پر بعض فقہاء نے عمل کیا ہو تااور اس کو ترک کرنے والے کا کوئی عذر ہاتی نہ رہتایا جمہور صحابہ کے وہ اقوال جوایک دوسرے کے موید ہوں جن کی مخالفت مستحسن سیں- پس اگر وہ اہل حدیث اس مسئلہ میں کوئی ایسی روایت نہ یا تا جس ہے اس کا دل مطمئن ہو جائے۔ بوجہ تعارض نقل کے اور ترجح کی وجہ واضح نہ ہونے اور اس طرح سسی اور وجہ ہے تووہ کسی گذشتہ فقیہ (دین کی سمجھ والے) کے کلام کی طرف رجوع كرتا- پس آگراس ميں بھى وہ قول ياتا توجوانسان ان ميں سے او ثق ہو تااہے اختیار کرلیتا- برابر تھا کہ اہل مدینہ کا ہویا ہیں کوفہ کااور جوان میں ہے اہل تخ تئے تھے وہ ان مسائل میں تخ تئے کرتے تھے جن میں (امام کی) صراحت ندیاتے تھے اور اجتماد فی للذہب کی طرف نسبت کئے جاتے تھے-پس کہا جاتا تھاکہ فلاں شافعی ہے اور فلاں حنفی ہے۔اور کو کی اہل حدیث بوجہ كثرت موافقت كے كسى ايك ندجب كى طرف نسبت كيا جاتا تھا- مثلاً امام نسائی اور امام بیہ بی کہ بیہ وونوں امام شافعی کی طرف منسوب ہیں اور اس زمانہ میں قضاء پر اور افتاء پر صرف مجتند ہی مقرر ہو تاتھا۔ پھر اس زمانہ کے بعد

ایسے لوگ ہوئے جو (ادھر ده هر) دائیں بائیں چلے گئے۔

حضرت شاہ صاحب رحمتہ اللہ علیہ اس کے بعد فرماتے ہیں کہ جب زمانے میں ایساا نقلاب ہو گیا تو لوگوں میں چند ہا تیں پیدا ہو گئیں۔

ومنها انهم اطماء نوا بالتقليد ودب التقليد في صدورهم دبيب النمل وهم لا يشعرون (ص ٥٠١)

ا یک ان میں تقلید ہے کہ لوگ اس پر مطمئن ہو گئے اور وہ ان کے دلول میں چیو نٹی کی حال چلی اور ان کو شعور بھی نہ ہوا۔

اس طوفان بے تمیزی کے کے وقت بھی زمانہ بالکل خالی نہیں ہو گیاتھا-بلکہ ایک گروہ اسی پر انی چال سے براہ راست اتباع قر آن وحدیث پر قائم رہااور انقلاب کی آند ک ان کے شماتے چراغ کو گل نہ کر سکی - چنانچہ ان لوگوں کی نسبت بھی حضرت شاہ صاحب فرماتے ہیں -

ولا اقوال كليا مطودا فان لله طائفة من عباده لا يضرهم من خذلهم وهم حجة الله في ارضه وان قلوا ولم يات قرن بعد ذلك الا وهو اشد فتنة واوفر تقليد او اشد انتزاعا للامانة من صدور الرجال حتى اطماء نوابترك الخوض في امر الدين و بان يقولوا انا وجدنا اباء نا على امة وانا على اثارهم مقتدون والى الله المشتكي ووهو المستعان وبه الثقة وعليه التكلان.

یہ تھم میں سرحال کلی طور پر نہیں لگاتا۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ کے بندول سے
ایک گروہ وہ بھی ہے کہ جو کوئی ان کاساتھ چھوڑ دے توان کو کوئی ضرر نہیں
پہنچاسکتا۔ اور وہ گروہ اللہ تعالیٰ کی زمین میں اس کی ججت میں۔ گووہ تھوڑ ہے
ہوتے ہیں اور زمانہ کے بعد کوئی زمانہ نہ آیا گروہ فتنہ میں زیادہ سخت اور تقلیم
میں بہت وافر اور لوگوں کے سینول سے امانت کے سلب کرنے میں بہت
شدید ہوا۔ حتی کہ لوگ و نی امور میں غورو خوض کے ترک کرنے پر اور اس

بات کے کمہ دینے پر مطمئن ہو گئے کہ ہم نے اپنے آباد اجداد کوای طریق پر پایا ہے - اور ہم تو انسیں کے نقش قدم پر چلنے والے ہیں - اور اس امر کی شکایت اللہ ہی کی طرف ہے - اور اسی سے مدد مطلوب ہے 'اور اسی پر اعتبار و اعتماد ہے -

شاہ صاحب نے جس گروہ کی نسبت یہ کہاہے کہ ''وہ زمین میں ججۃ اللہ ہے اور جس کے اور جس کے اور جس کا جس کا جس کا جس کا جس کے ان کو چھوڑ اوہ ان کا پچھ نہ بگاڑ سکا۔''اس سے مراد فرقہ اہل حدیث ہے جس کا ذکر اوپر کی عبارات میں برابر کررہے ہیں۔اور اس میں اس حدیث کی طرف اشارہ ہے جو صحح بخاری وصحح مسلم کی روایت سے سابقاً گذر چکی ہے۔

اصحاب تخریجات نے جب اپنے مقداؤں کے اقوال کو اصول بنا کر ان پر تفریعات شروع کر دیں تواس کالازمی نتیجہ تھا کہ ہوتے ہوتے نصوص شرعیہ سے بے پروائی اور ناواقئی ہو جائے اور آخر کاریہ نوبت آجائے کہ ائمہ کے اقوال کو بالاستقلال ولیل مانا جائے اور ان کی دلیل و سند طلب نہ کی جائے۔ آخریہ ہو کر رہا۔ اور اس سے تقلید کی جڑ مضبوط ہو گئے۔ چنانچہ حنی علاء اصول تقلید کی بنا ای بات پر رکھتے ہیں کہ اجتناد مطلق ائمہ اربعہ پر ختم ہو گیا ہے جس کا آخری سال و ۲۲ھے یعنی امام احد کی وفات ہے۔ اور اجتماد فی المذہب علامہ نسفی المتو فی ہے ہے ہے ہے کہ جو گیا ہے۔

للذااب کوئی شخص براہ راست نصوص شر عیہ ہے کوئی زائد تھم استنباط سیں کر سکتا۔اور نہ بغیر وساطت مجتمدین کے ان پر عمل کر سکتاہے۔ حتی کہ بعض نے تو یساں

ا 'لے پنانچہ فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت میں بحرابعلوم نکھنوی فرماتے ہیں۔

ثم ان من الناس من حكم بوجوب الخلومن بعد العلامة النسفى واختم الاجتهاد به وعنوا الا جتهاد في المذهب واما الاجتهاد المطلق فقالوا اختتم بالائمة الاربعة حتى اوجبوا تقليد واحد من هولاء على الامة وهذا كله هوس من هو ساتهم لم ياتوا بدليل ولا يعباء بكلا مهم والما هم من الذين حكم الحديث انهم افتوا بغير علم فضلوا واضلوا ولم يفهموا ان هذا الاخبار بالغيب في خمس لا يعلمهن الإ الله تعالى (قواتح مطوع معمولة قافي)

تک بھی لکھ دیاہے کہ آگر ہم کو کوئی الی حدیث ملے جوازروئے روایت و درایت بالکل صحیح وغیر منسوخ ہو لیکن اس پر کسی مجتد نے عمل نہ کیا ہو تو ہم اس کو اختیار نہیں کریں گے۔ جب یہ خیال رائخ ہو گیا۔ تو انصاف فرمائے کہ نصوص شرعیہ کی حفاظت کا کیا فاکدہ ؟ اور ان کی آموخت ہے کیا حاصل ؟ بس اس خیال ہے رہی سمی قوت بھی جاتی رہی۔ اور حدیث بقل العلم و یظهر المجھل (بخاری) بعنی علم کم ہو جائے گا اور جمالت عالب ہو جائے گا۔ و اقعات کی روسے یہ بھی ثابت ہوگئی پھر اس کا لازی متیجہ کی تھا کہ نصوص (قر آن و حدیث) ہے بے پروائی کی جائے اور ان میں غور و فکر ترک کر کے اور تقلید کا رعب جما کر دماغ کی قوت استباط اور ملکہ اجتماد کو معطل و بے کار کر دیا جائے۔ سو ہو کر رہا۔ ہمارے نزدیک تقلید کی جز پکڑ نے اور جلد شائع ہونے کی ایک وجہ علمہ کا بن خلدون اپنی تاریخ کے مقد مے علمی کمزوری اور دماغ کی نار سائی ہے۔ چنانچہ علامہ ابن خلدون اپنی تاریخ کے مقد مے میں فرماتے ہیں۔

ولما صار مذهب كل امام علما مخصوصا عند اهل مذهبه ولم يكن لهم سبيل الى الاجتهاد والقياس فاحتاجوا الى تنظير المسائل فى الالحاق وتفريقها عند الاشتباه بعد الاستناد الى الاصول المقدرة من مذهب امامهم وصار ذلك كله يحتاج الى ملكة راسخة يقتدر بها على ذلك النوع من التنظيراوا التفرقة و اتباع مذهب امامهم فيهما ما استطاعوا وهذه الملكة هى علم الفقه لهذا العمد (مقدمه ص٢٧٥)

اور جب ہر امام کا فد ہب اس فد ہب والوں کے نزدیک ایک مخصوص علم ہوگیا۔
اور ان کے لئے اجتماد و قیاس کی کوئی سبیل نہ رہی تووہ (سائل کو) اپنامام
کے مقر رہ اصول کی طرف متند کرنے کے بعد الحاق (ایک سئلے کو دوسرے
سے ملانے) میں اس کی نظیر بنانے اور اشبتاہ کے وقت ان میں فرق بتانے کے
مقاح ہوئے اور ان سب میں ایسے بختہ ملکہ کی حاجت پڑی جس سے اس قشم

کی حنظیر اور تفرقه پر قدرت حاصل ہواوران دونوں امور (حنظیر و تفریق) میں جمال تک کر سکے ان کو اپنے امام کی پیروی کرنی پڑی اور نہی ملکہ اس زمانے کا علم فقہ تھا-

ای لئے ان لوگوں میں جنہوں نے تقلید شخصی کو پختہ کیڑ لینے کے سبب اجتماد کا دروازہ بند کر دیا تھا-متاخرین میں صاحب د ماغ آدمی کمتر پیدا ہوئے -اوراگر قدرت نے اینے خزانڈ مخبشش ہے کسی کو کچھ بخش بھی دیا تواس نے بھی بوجہ اپنے اختیار کر وہ مذاہب کے کہ اب اجتماد کی ضرورت نہیں نہ تواس نعمت سے خود فائدہ اٹھایانہ لوگوں کو پہنچایا اور تصانیف میں سوائے ان اقوال کے اعاد ہ و تحرار کے جوان کے اسلاف فرما گئے تتھے کچھ نہ لکھ سکے - مثلاً کمال الدین ابن ہام التوفی ال<u>ا ۸جے</u> کو ایک طرف تو ان کیے وفور علم -وسعت نظر اوروفت فهم كى بنايريد كهاجا تا ہے بلغ رتبة الاجتهاد تك پہنچ گئے تھے کیکن دوسری طرف اس لئے کہ وہ ہے ہے ہے کیے علامہ نسفی کے بعد پیدا ہوئے-ان کواس کثرت علم-وسعت نظر اور وقت فہم ہے دائرہ تقلید ہے باہر کام لینے کی اجازت نهیں ملی-الااس صورت میں کہ اقوال ماضیہ کی نصرت میں پچھے کہیں بھوائےان او نیتم هذا فخذوه وان لم توتوه فاحذ روا(ماكه، ٢٠)(اگرتم كويه بات جو بهم كتے بيل ملے نواہے لے لوادراگر بیہ نہ ملے نو بیچے رہنا) زمانہ کا بیرا نقلابی اثر اور نصوص ہے ہیہ بے پرواہی خاص ای دائزہ میں ہوئی جنہوں نے تقلید اختیار کر لی تھی ورنہ وہ لوگ جو طرزاول پر قائم رہے -اور جنہوں نے عمل بالحدیث کے لئے صرف انہی قواعد علمیہ و شرعیہ کی رعایت ضروری جانی جو فہم خطاب اور دلالت کلام کے متعلق بعض عقلی اور بعض عرفی ہوتے ہیں -اور قر آن وحدیث ہے ان کا شنباط ہو سکتا ہے-اور کسی مجتلد کی وساطت کو غیر ضروری جان کر تقلید لازم خبیں کر لی تقی- وہ بغضل خدا برابر نصوص شرعید کی حفاظت میں کمر بست رہے۔ اور تحریر و تقریر ہر دو طریق سے اشاعت سنت میں کوشال رہے اور بچے ہو چھے تو آج اننی کے دم قدم کی برکت سے

شامی جلد سوس تناب! لعنق باب التدبیر ص ۵۲ نیز باب نکاح الرقیق ص ۹۳۰ جلد دوم-

كتب مديث كاورسنت نبويد كابقاب- (جزاهم الله عناحير الجزا)

ان کی تصانیف زندہ گواہ ہیں کہ نصوص شرعیہ کی حفاظت کے بعدان کے صحیح محامل کے سیج محامل کو استباط کرنے میں وہ کمال تک کامیاب ہوئے ؟ گویاان کے واقعات نے اس کیطر فیہ اجماع کو کہ وحی مسانی کی طرح اجتماد کادروازہ بھی ہند ہو چکاہے غلط ثابت کردیا۔

وجوہ اشاعت تقلید : (۲) حضرت شاہ صاحب نے جمتہ اللہ اور انصاف میں تقلید کے شائع ہونے کی دیگر وجوہ بھی بیان کی ہیں-طالب تفصیل ان کتابوں کا مطالعہ کر لے ہم اس مقام پر بعض کاذ کر کرتے ہیں-

ہم سابقاً ذکر کر آئے ہیں کہ خلیفہ ما مون کے کھلے دربار میں علمی مناظر ہے ہوتے سے اور وہ سب عموما عقلیات وعلم کلام کے متعلق سے ابعد کے زمانوں میں بیدا قاد فقتی مسائل میں منقلب ہو گئی اور خلفاء کے سامنے امام ابو حنفیہ اور امام شافعی کے خلافیات میں بحث ہونے گئی ۔ پس شاہی دربارکی اس مجلس میں شمولیت حاصل کرنے اور اس علمی گفتگو میں حصہ لینے کے لئے ضروری تھاکہ ان دونوں اماموں میں ہے کسی اور اس علمی گفتگو میں حصہ لینے کے لئے ضروری تھاکہ ان دونوں اماموں میں سے کسی ایک کے مسلک میں منسلک ہو کرر ہیں۔

(٣) اس کے ساتھ اس وجہ کو بھی ملا لینے سے بیہ بات اور صاف ہو جاتی ہے۔ کہ قرون اولے کے نوگ د نیا سے معرض ہونے کے سبب حکام کی صحبت سے مجتنب رہتے سے جیسا کہ خود امام ابو حنیفہ اور امام مالک کے واقعات سے ظاہر ہے۔ اس اعراض و بے پرداہی کا لازی نتیجہ بیہ تھا کہ خلفاء و حکام اپنے امور میں الن پاک نفوس کی طرف خود رجوع کرتے تھے۔ لیکن بعد زمانہ کے سبب استعناء و تعفف میں کمی ہوتی گئی تو علاء بجائے مطلوب ہونے کے طالب ہو گئے اور حکام کی صحبت اور الن سے رسوخ حاصل بجائے مطلوب ہونے کے طالب ہو گئے اور حکام کی صحبت اور الن سے رسوخ حاصل کرنے میں اعزاز واکر ام سمجھنے لگے اور بیا علم و عمل کی کی کا نتیجہ تھا۔ تواب ضرور تھا کہ جاہ طلی کے لئے کسی مسلم امام و ہزرگ کی طرف منسوب ہو کر رسوخ حاصل کریں جاہ طلی سے کے لئے کسی مسلم امام و ہزرگ کی طرف منسوب ہو کر رسوخ حاصل کریں اس محکم فلائل و ہراہیں سے مقرین، متلوغ و منفرہ موضوعات کی محتمہ فلائل و ہراہیں سے مقرین، متلوغ و منفرہ موضوعات کی محتمہ فلائل و ہراہیں سے مقرین، متلوغ و منفرہ موضوعات کی محتمہ فلائل و ہراہیں سے مقرین، متلوغ و منفرہ موضوعات کی محتمہ فلائل و ہراہیں سے مقرین، متلوغ و منفرہ موضوعات کی محتمہ فلائل و ہراہیں سے مقرین، متلوغ و منفرہ موضوعات کی محتمہ فلائل و ہراہیں سے متحدہ فلائل و ہراہیں سے مقرین، متلوغ و منفرہ موضوعات کی محتمہ فلائل و ہراہیں سے مقرین، متلوغ و منفرہ موضوعات کی محتمہ فلائل و ہراہیں سے مقرین، متلوغ و منفرہ موضوعات کی محتمہ فلائل و ہراہیں سے مقرین، متلوغ و منفرہ موضوعات کی محتمہ فلائل و ہراہیں سے معلو

اور ''منٹس الائمہ'' کے خطابات سے یاد کیا جاتا اور جو ان سے اعراض رکھتے وہ فقر و درویشی کی حالت میں کسی حجرے یا زاویہ میں درس و تدریس میں لگے رہتے یا جمع احادیث کے لئے بادیہ پیائی اور صحرا نور دی میں زندگی گذار دیتے۔حالا نکہ دونوں کے علمی وعملی کمالات میں دن رات کا فرق تھا۔

اوراگران میں سے کوئی جمعی ایسا کلمہ حق کہ دیتاجو حکومت کے خلاف منشاہو تا تو پانچو اس قیدوبند میں ڈال دیاجا تاجمال سے بس اس کا جنازہ ہی نکلنا جیائے جلاو طن کردیا جاتا یا نمایت سختی ہے اسے بیٹی جاتا ۔ امام ابو حنیفہ 'امام مالک' امام شافعی 'امام احمد 'امام بخاری 'امام ابن حزم 'امام ابن حزم 'امام ابن حید گئے کے واقعات اس کے شاہد ہیں ۔ رحمہم اللہ اجمعین ۔ اس کے ساتھ چو تھی وجہ یہ بھی طالیس کہ مباحثہ کے وقت ردو تردید میں عصبیت غالب آجاتی ہے تو دوسرے کی مخالفت کے لئے خواہ مخواہ تھیج تان کر کے دوسر اپہلوا نعتیار کرناپڑ تا ہے ۔ جس کے الزام سے نیچنے کے لئے کسی پہلے امام کے قول کا سمار ایکٹر ناپڑ تا ہے ۔ بس کے الزام سے نیچنے کے لئے کسی پہلے امام کے قول کا سمار ایکٹر ناپڑ تا ہے ۔ پس دربار شاہی کے مناظر ات میں یہ نظارہ بھی ہوا کر تا تھا۔

(۵) نیزیہ وجہ ہوئی کہ علاوہ شاہی مناظرات کے خود دربار قضا کے فیصلہ جات میں جب فقماء میں مزاحت ہوتی اور ایک دوسرے کی تردید کرتا تو سلسلہ کلام کو منقطع کرنے کے لئے کسی مسلم ہزرگ سے موافقت ضروری سمجھی جاتی جس سے رفتہ رفتہ اقوال الرجال پر فتو کی ہونے کے سبب تقلید کی جڑجم گئی۔

(۱) نیزید که زماند رسالت سے دوری کے سب جو قاضیوں میں بھی انصاف ندرہا۔ تو ان کے فیصلے کا کیا اعتبار ؟ للذا ضرور تھا کہ وہ اپنے فیصلہ کو دوسرے کی نظر میں وقیع بنانے کے لئے کسی پہلے امام و مقتدا کے قول سے استناد کریں۔ جس سے آخر کاریہ جو کر رہا کہ اقوال الرجال بالاستقلال شرعی سند سمجھ جانے گئے۔ اور یہ عین تقلید ہے۔ غرض ہر زمانے کے انقلابات اور کوائف پر نظر کرنے والے اصحاب آسانی سے سمجھ جیتے ہیں کہ قول باتقدید زمانہ نبوت کے بہت عرصہ بعد حادث ہوا۔ اور اس کا براسب ان امور کا پیدا ہو جانا ہے۔ جو امتداد زمانہ سے پیدا ہو جایا کرتے ہیں اوروہ قرآن مجید میں ان امور کا پیدا ہو جانا ہے۔ جو امتداد زمانہ سے پیدا ہو جایا کرتے ہیں اوروہ قرآن مجید میں

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ام سابقہ کے حالات میں جگہ بچھ مذکور ہیں-اور ہم شروع کتاب میں فصل اول میر سی قدر تفصیل سے بیان کر آئے ہیں-



## اہل حدیث کا طرز استدلال و طریق اجتماد

او پر کے بیان میں جب بیدذکر کیا گیا کہ محدثین نصوص شرعیہ کی حفاظت کے علاوہ ان کے ضحیح محمل کے سیجھنے اور صرف نصوص ہی کو اصول قرار دے کر ان سے مسائل استباط کرنے میں کمال تک کا میاب ہوئے۔ تواب مناسب ہے کہ اہل حدیث کے اس خاص طرز استدلال اور طریق اجتماد کو بھی بیان کر دیں۔ جس کی وجہ سے وہ آنحضرت منات کی صحیح مراد سے ذرہ بھر بھی نہیں بہتے۔

اس سے اس بات پر بھی روشنی پڑے گی جو ہم فصول سابقہ میں بیان کر آئے ہیں کہ عمل بالحدیث میں اہل حدیث کے سوا دو سر نے فرقوں نے کسی ایس امر کی بھی رعایت ضروری جانی جو ان کے خیال میں عمل بالحدیث کے لئے ممنز لہ شرط تھا اور آخر کاروہ عمل بالحدیث کے لئے ممنز لہ شرط تھا اور آخر کاروہ عمل بالحدیث کے سامنے ایک آڑاور اوٹ ہو گیا - جس سے ان کے دلوں پر سنت کے محبت و شوق کا جلوہ نوری جو در میانی تجابات کے اٹھ جانے کی صورت میں پڑ سکتا تھا نہ پڑ سکتا تھا نہ پڑ

ینفسل خدایہ فصل عمل بالحدیث بیں اہل حدیث کی خصوصیت کے واضح کرنے میں اور دوسرے لوگوں کو اہل حدیث کی طرف ماکل کرنے میں عجب موثر ثابت ہوگی والاستعداد والسعادة شرط للاستفادة محدثین کے اشتباط میں ایک خاص کمال ہے

جو کسی دو سرے کو نصیب نمیں ہوا کہ بیپاک نفوس دائیں بائیں جھانکنے کے بغیر ازخود قیاسی اصول وضع کرنے کے سوابراہ راست سنت مطہرہ سے ایسے سمل اور صاف طریق سے استباط کرتے ہیں کہ بانداق طبیعت کوجو نسی خارجی اڑ ہے دبی نہ ہو-سکون و تسلی ہو کر صاف نظر آنے لگ جاتا ہے کہ ہاں شارع علیہ السلام نے اس امر کو ضرور ملحوظ رکھا ہے -اوریہ بات آپ کے پاک کلمات کی جامعیت اور و تی من عنداللہ ہونے کی دلیل ہو دنہ کسی کلام کو قیاسی اصول کے سانچ میں ڈھال کر کسی مسئلے کا استخراج کی دلیل ہو دنہ کسی کلام کو قیاسی اصول کے سانچ میں ڈھال کر کسی مسئلے کا استخراج کر لینا کوئی بڑی بات نہیں ہے - لیکن اس میں انتاز دد باتی رہ جاتا ہے کہ خدا جانے یہ اجتماد شارع علیہ السلام والحتے کو امریش میں منظور بھی تھایا نہیں --

محدثین کو آنخضرت عظیم کی صحیح مراد سیحے کابیہ ملکہ آنخضرت عظیم کی حدیث کی محبت اور شب وروزای کے شغل و توغل سے نصیب ہوااور قاعدہ ہے کہ غلبہ محبت کی وجہ سے محبّ و محبوب کارنگ آجاتا ہے اور حبوب کے کلام کو اور اس کے اشارات و رموز کو جیسانس کامحبّ سمجھتا ہے کوئی دوسر انہیں سمجھ سکتا۔۔

میان عاشق و معثوق ر مزیست کراماً کاتبین راہم خبر نیست محتین بنی تواعد علیه و محتین نے آنحضرت ﷺ کے خطابات کے سمجھنے میں صرف انہی قواعد علیه و شرعیه کی رعابیت ضروری جانی جو فہم خطاب کے لئے بعض عقلی اور بعض عرفی ہوتے ہیں اور سب سے اوپر یہ کہ جس طرح سی خاص فن میں خاص اصطلاحی معانی کے وقت ان الفاظ کے انغوی و عرفی معانی ترک کر دئے جاتے ہیں۔ای طرح اگر کسی لفظ کے معنی و مفہوم میں شریعت مطہرہ نے بچھ تو سخ یا تقید کر دی ہے تو محد ثین اس لفظ کے معنی و مفہوم میں شریعت مطہرہ نے بچھ تو سخ یا تقید کر دی ہے تو محد ثین اس لفظ کے معنی و مفہوم میں شریح تصرف کا لحاظ ضروری جانتے ہیں۔اور اس کے مقابلہ میں حقیقت مفہوم میں شرعی تصرف کا لحاظ ضروری جانتے ہیں۔اور اس کے مقابلہ میں حقیقت کے معانی علی التر تیب یہ ہیں بندش وعان قصد اور یا کیزگی۔

نیکن شریعت میں ان ہے ایک خاص ہیئت و دقت کی بندش بینی روزہ اور ایک خاص ہبیے و آداب کی دعاد عبادت یعنی نماز اور ایک خاص مقام کا قصد یعنی بیت اللہ شریف کا-اورایک خاص قسم کی پاکیزگی متعلق مال کے یعنی صدقہ مفروضہ مراد ہے۔
اگر چہ شرعی اور لغوی و عرفی معانی میں مناسبت باتی رہتی ہے۔ لیکن ان کی حدود میں
فرق آجاتا ہے۔ اس طرح لغت میں "رکوع" کے معنی ہیں انحنا یعنی جھکنا۔ اور شریعت
میں ایک خاص ہیات و حالت میں جھکنے کورکوع کہتے ہیں چنانچہ قاموس میں ہے۔
والو کوع فی الصلوة ان یخفض راسه بعد قومته القراء حتی تتال
راتاه رکستیه او حتی یطمئن ظهره (فاموس اللغة)

نمازیں "رکوع"اس کانام ہے کہ قومہ قر اُت (قیام ) کے بعد سرکوا تناجھ کائے کہ دونوں ہتھیلیاں دونوں گھٹوں پر ہوں اور پشت مطمئن (ہموار ) ہو-

ای طرح لغت میں عدہ کے معنی جھکنے 'عاجزی کرنے کے بھی ہیں اور کھڑے ہونے کے بھی ہیں اور کھڑے ہونے کے بھی ہیں چنانچہ قاموس میں ہسجد حضع وانتصب ضد یعنی عجدہ کے معنی گرااور کھڑ اہوا (دونوں ہیں) اور یہ لفظ ذوات الاضداد میں سے ہے جن کے معنی آپس میں ایک دوسر کے کی ضد ہوتے ہیں۔ لیکن شریعت میں محدہ اسے کہتے ہیں کہ دونوں ہاتھ اور دونوں گھنے اور دونوں پاؤل کی انگلیوں کے سرے زمین کے ساتھ لگے ہوں اور پیٹانی مع ناک زمین پر گی ہو تاکہ پیٹ کے بل لیٹ کریا کسی اور طرح سے پیشانی ذمین پر رکھنے سے فرق ہو جائے۔

تواب جس جگہ شریعت میں سجد ہے اور رکوع کا تھکم ہو گا وہاں اہل حدیث کے بزدیک ان کے لغوی معنی پر بس نہیں ہوگی بلکہ اگر شرعی مفہوم کے رو سے ادا کئے جائیں گے تو سجدہ ورکوع کملائیں گے ورنہ نہیں اور ظاہر ہے کہ رکوع میں گھٹنوں پر ہاتھ رکھنے اور دونوں گھنے اور دونوں پاؤل اور پشت کو ہموار کرنے کی قید اور سجود میں دونوں ہاتھ اور دونوں گھنے اور دونوں پاؤل نہیں سے لگے رہنے کی قیدان کے مفہوم لغوی پر زائد امر ہے ۔ یہ ای لئے ہے کہ خطابات شرعیہ میں مفہوم شرع کی کالحاظ ضروری ہوتا ہے اور صرف مفہوم لغوی پر بس نہیں ہوتی۔

حدیث میں ایسی نماز کو شار نہیں رکھا جس میں رکوع و مجود میں اور ان دونوں ہے اٹھنے کی حالت میں بیٹھ سیدھی نہ کی جائے چنانچہ آنخضرت ﷺ نے فرمایا- لا تجزی صلوة لایقیم الرجل فیها صلبه فی رکوعه و سجوده (دارقطنی) . "وه نماز کفایت نهیں کرتی جس میں آدمی اپنی پشت رکوع و سجود میں درست . کر بر ۔"

نیزید که صحیح بخاری وغیره میں جوند کورہ که ایک شخص رکوع جود وغیره ارکان نماز درست طور پرادا نہیں کر تااور آنخضرت اس کو باربار فرماتے تھے ارجع فصلی فائك لم تصل "لینی نماز پھر لوٹا کر پڑھ کیونکه تونے نماز نہیں پڑھی-" تواس کی بھی میں وجہ تھی کہ اس کی نماز میں یہ ارکان ہیات شرعی سے ادانہ ہوتے تھے ورنہ حقیقت لغوی تووبال بھی موجود تھی-

قائدہ "الخاص لا محتل البیان": (۱) لیکن اس کے مقابلے میں حضر ات حنیہ کا فہر ہب بانکل جدا ہے۔ وہ پہلے ایک قاعدہ بناتے ہیں اور اس کے مطابق قر آن کا مفہوم مقرر کرتے ہیں چر اس قاعدے پر جزئیات مسائل کو متفرع کرتے ہیں جزئیات آنخضرت علی کے میان اور طریق عمل کے موافق ہوں یانہ ہوں اس سے غرض نہیں۔ عدم موافقت کی صورت میں اس روایت کے قبول کرنے میں چندا یک عذر بنا رکھے ہیں۔ ان میں سے کوئی چیش کر دیا جاتا ہے چنانچہ ہم ان قواعدہ عذر ات کو مثالوں سے سمجھاتے ہیں۔

پہلی مثال مسلمہ تعدیل ارکان: (۱) حضر ات احناف کے نزدیک نماز میں رکوع و سجود فرض تو ہیں لیکن صرف ان کی لغوی حد تک -اطمینان واعتدال از روئے لغت ان کی ماہیت میں داخل نہیں ہیں تو یہ فرض بھی نہیں ہیں۔ للذااگر کوئی شخص بغیر اطمینان واعتدال کے رکوع ہجود کرے تو اس کی نماز فاسد و باطل نہیں ہوگی بلکہ نا قص ہوگ جب کی تلافی سجدہ سہو سے ہو سکتی ہے اس امرکی دلیل کوئی آیت یا حدیث (قول فعلی) مہیں ہے ۔ بلکہ ایک قاعدہ ہے ۔ جو انہوں نے خود بنایا ہے کہ جو لفظ مفہوم المعنی ہو اس کے لئے کسی ذا کہ بیان کی خود وزنے مناز متن نور الانوار میں ہے الحاص لا یہ محتمل البیان لکو نہ بینا (ص ۱۵) یعنی جو لفظ خاص ہو وہ کسی بیان کا محتاج نہیں کیونکہ یہ وحتمل البیان لکو نہ بینا (ص ۱۵) یعنی جو لفظ خاص ہو وہ کسی بیان کا محتاج نہیں کیونکہ

وہ خود داضح ہے اور پھراس پریہ مسئلہ تفریع کیا ہے۔

فلا يجوز الحاق التعديل بامر الركوع والسجود على سبيل الفرض (منارص١٥)

پس ر کوع اور ہجود کے تھم کے ساتھ تعدیل (ار کان) کو بھی فرضیت کے طور پر ملحق کرنا جائز نہیں۔

اس متن کی شرح میں صاحب نورالانوار فرماتے ہیں-

بيانه ان الشافعي يقول تعديل الاركان في الركوع والسجود فرض لحديث اعرابي خفف في الصلوة فقال له قم فصل فانك لم تصل هكذا قاله ثلثا ونحن نقول ان قوله تعالى واركعوا واسجدوا خاص وضع لمعنى معلوم لان الركوع هو الانحناء عن القيام والسجود هو وضع الجبهة على الارض والخاص لا يحتمل البيان حتى يقال ان الحديث لحق بيانا للنص المطلق فلا يكون الانسخا وهو لا يجوز بخبرا لواحد فينبغي ان تراعى منزلة كل من الكتاب والسنة فما ثبت بالكتاب يكون فرضا لانه قطعى وما ثبت بالسنة يكون واجبا لانه ظنى. (نورالانوار ص ١٠٦٥)

اس کابیان اس طرح ہے کہ (امام) شافعی کہتے ہیں کہ رکوع و سجود میں تعدیل ارکان فرض ہے اس اعرابی والی حدیث کی روسے جس نے نماز ہلکی کر کے پڑھی تھی تو آنخضرت نے اسے فرمایا تھا کہ اٹھ اور نماز پھر پڑھ کیونکہ تونے نماز اوا نہیں کی ۔ آنخضرت تھا نے اس کو تمین دفعہ اس طرح فرمایا تھا۔ اور ہم (حنی) کہتے ہیں کہ خدا تعالی کاامر ار تعو اور استحدوا خاص ہے جو معلوم معنی کے لئے وضع کیا گیا ہے کیونکہ رکوع تیام سے میڑھا ہونے کو اور حجود

الم مصنف علام نے اس حوالہ میں دار سمعوامیں واوسموالکھ دی ہے ادراہیا ہی اس نے بھی جس نے الن کی اقتدا کی کیو تک قرآن شریف میں اس موقع پر واو نہیں ہے (سور ہ ججر کوع اخیر)۔

پیشانی زمین پر رکھنے کو کہتے ہیں اور (لفظ) خاص محتمل بیان نہیں ہو تاجو کما جائے کہ نص( آیت)مطلق ہےاور حدیث مٰہ کوراس کے بیان کے لئے ہے (اگرابیا کیا جائے) توسوائے ننخ (تھم قر آن) کے اور کیا ہو گالوریہ بات خبر واحد ہے جائز نہیں - پس مناسب ہے کہ قرآن و سنت میں سے ہر ایک کے مرتبے کی رعایت رکھی جائے ہیں جو قرآن سے ٹابت ہواوہ فرض ہے کیونکہ تطعی ہے اور جو پچھ سنت سے ثابت ہو اوہ واجب ہے کیو نکہ سنت ن**طنی** ہے-یہ عبارت ہمارے مقصود کے اثبات میں ایسی عیال ہے کہ محتاج بیان نہیں-مصنف مرحوم نے حضرت امام شافعیؓ کا ند ہب نقل کیا کہ وہ تعدیل ار کان کو بھی فرض جانتے ہیں اور ان کی دلیل وہی حدیث مسئ<sup>ع</sup>یمان کی - پھر اپنا ند جب ذکر کیا کہ جم تعدیل ار کان کو فرض نہیں بلکہ واجب جانتے ہیں اور دلیل میں کو ئی آیت نہیں – حدیث نہیں بلكه ابناايك قاعده بيان كياكه چونكه الله تعالى كاحكم اركعو الوراسيجدوا-معلوم المعنى ہے اور جو لفظ معلوم المعنی ہو وہ محتمل بیان نہیں ہو تا-اس لئے امر خداد ندی مفہوم لغوی کی حد تک محدود رہے گا اور آنخضرت ﷺ نے جو کچھ فرمایاوہ اس کے درجے کا یعنی فرض نہیں ہوگا- بلکہ اس ہے کم رہے کا لینی واجب ہو گااور حدیث کے مقالمے میں بے عذر کر دیا کہ اول تو آیت مطلق نہیں ہے کہ اس کے بیان کی ضرورت جو دیگر ب کہ حدیث بجزواحد ہے جو ظنی الثبوت ہے-اور اس سے قر آن کا تھم منسوخ نہیں ہو سكنا كوياس كے يد معنى بين كه ركوع و جود كے متعلق جو بچھ آنخضرت نے بحثیت شارع وامین وحی ہونے کے فرمایاوہ امر اللی کابیان شیں ہے۔

اس سے صاف ظاہر ہے کہ امام شافعیؓ اور ان کے موافق ویگر محدثین حدیث مسی اور دیگر احادیث کے باربار لم تصل

ل يعنى شخ الكتاب بالسنة -

لل یعنی ایے فخص کے ذکر والی حدیث جس نے ایسے برے طریق سے پڑھی تھی کہ آنخضرت ﷺ نے اسے نمازلوٹانے کو فرمایا تھا- جس کاذکر صحیح بخاری کے حوالے سے اوپر گذر چکاہے-

(تونے نماز نہیں پڑھی) فرمانے کو ملحوظ رکھ کر کہتے ہیں کہ چونکہ آنخضرت عظی نے اس مخض کو بار بار فرمایاانک لم تصل یعنی تونے نماز نہیں پڑھی تواس کے ہیں معنی ہیں کہ وہ نماز جس کا حکم خدانے اس میری معرفت فرمایاادا نہیں ہوئی۔اس لئے تم پھر پڑھواور میں آسکے۔اگر میرے ہدایت کر دہ طریق کے مطابق پڑھو تا کہ صحیح طور پراداہواور شار میں آسکے۔اگر ان امور کی رعایت جو وہ ترک کرتا تھا۔ شرعاً فرض نہ ہوتی فرض سے کم درجہ کی بعنی واجب ہوتی تو آنخضرت عظی اے بار بار پڑھنے کا تھم نہ کرتے بلکہ جبر نقصان اور اس کے تدارک کی صورت لین مجدہ سوکا حکم فرماتے جیسا کہ حضرات حفیہ کا نہ ہب

نه توید تھا کہ دہ شخص رکوع و ہجود ترک کر دیتا تھااور نہ یہ تھا کہ النا کی لغوی معنی کی حد (افخاء اور پیپٹانی زمین پرر کھنا) کو پورانہ کرتا تھا۔ بلکہ تھا تویہ تھا کہ وہ تعدیل ارکان نہیں کرتا تھااسی لئے آپ نے اسے ہر ایسے رکن کی نسبت فرمایا حتی تطمئن را کھا حتی تطمئن قائما - حتی تطمئن ساحد احتی تطمئن جالسا (صحیح بخاری)

للذا تعدیل ارکان کا تھم ویابی فرض ہے جیسا خود رکوع اور تجدہ اور قومہ اور جلسہ کایابوں کئے کہ خدانے نماز میں جس رکوع و تجدے کا تھم کیاہے۔ اس کی عملی صورت یہ ہے کہ تعدیل واطمینان سے کیاجائے۔ لیکن حضر ات احتاف اس حدیث کو مع اس جملہ خصوصیات کے خاطر میں نہ لا کر اپنے قاعدہ الحاص لا بحنمل البیان سے ایک تل برابر بھی نہیں ہٹ سکے۔ اور مراد خدا اور مراد رسول میں فرق جانا حالا نکہ آنخضرت علیہ میں وشارح قرآن ہیں جس کے یہ معنی ہیں کہ خداو ند تعالیٰ نے این کلام پاک میں اپنے بندول سے جو کچھ فرمایاان سے کما کہ وہ ایسا کریں آنخضرت میں اس مراد خداو ندی کے بیان کرنے والے ہیں چاہے آپ اپنی زبان مبادک سے فرماویں اور جائے ایس خراف سے خرباوی ہیں جائے خداتعالی نے فرماویں اور جائے ہیں جائے خداتعالی نے فرماویں اور جائے این خربان مبادک سے فرماویں اور جائے ایس خراف نے فرمایا۔

وانزلنا الیك الذكر لتبین للناس مانزل الیهم(نحل ب۱۶ آیت۶۶) (اے تیغیر!) ہم نے بیر ذکر (نصیحت نامہ یعنی قر آن) آپ کی طرف اس لئے اتارا ہے کہ آپ لوگوں کے (علم وعمل کے) لئے وہ احکام جو ان کی طرف اتارے گئے ہیں نمایت صفائی ہے کھول کر بیان کر دیں – جب آنخضرت ﷺ کا منصب تنبیین قرآن ہے توخدااور رسول کے فر مودہ میں فرق کرناکسے جائز ہوا؟یا للہ العجب

اس وقت ہمارا مقصد صرف یہ ہے کہ محدثین جو پچھ کہتے ہیں نصوص قر آئیہ اور آثار نبویہ کی متابعت میں کتے ہیں۔ پہلے قواعد بناکر پھر نصوص کو ان کے پیچھے نہیں لگاتے۔ لیکن دوسری طرف پہلے قواعد بنائے جاتے ہیں اور پھر نصوص کو ان کے سانچ میں ڈھالا جاتا ہے اور جزئیات کو ان پر متفرع کیا جاتا ہے تاکہ ان اصول و عقائد اور ان جزئیات کا سلسلہ ورابط منقطع نہ ہو جائے۔ آثار نبویہ کی رعایت رہے یانہ رہے۔ وہل ہذا الاعکس الموضوع۔

ہم نے محرثین کرام اور حضر ات احناف کے طریق اجتماد اور طرز استدلال میں جویہ فرق بتلا ہے حضرت شاہ ولی اللہ (علیہ رحمتہ اللہ )اس کی نسبت فرماتے ہیں -

باید دانست که سلف در استنباط مسائل و فتاوی بر دو وجه بودند اول آنکه قرآن و حدیث و آثار صحابه جمع میکر دند و از نجا استنباط می نمود ندو این طریقه اصل راه محدثین است و دیگر آنکه قواعد کلیه که جمعے از ائمه تنقیح و تهذیب آن کرده اندیاد گیرند - بے ملاحظه ماخذ آنها - پس بر مسئله که واردمی شد جواب آن از سمان قواعد طلب می کرد ندو این طریقه اصل راه فقهاست ان

ای طرح حفرت شاہ صاحب حجت اللہ میں اہل رائے کے مصداق کی نسبت فراتے ہیں۔

بل المراد من اهل الرائ قوم توجهوا بعد المسائل المجمع عليها

نه معنی شرح فارسی موطا جلد اول ص ۲۰۰۰

بين المسلمين اوبين جمهور هم الى التخريج على اصل رجل من المتقدمين فكان اكثر امرهم حمل النظير على النظير والرد الى اصل من الاصول دون تتبع الاحاديث والاثارك

بلکہ اہل رائے سے وہ قوم مراد ہے جو ان مسائل کے بعد جو مسلمانوں میں بالا نقاق یا ان مین اکثر کے نزدیک مسلم ہیں - متقد مین میں سے کسی شخص کے (مقرر کردہ) اصول پر تخ تے مسائل کی طرف متوجہ ہوئے اور ان کاکام اصادیث و آثار کی پڑتال کے بغیر زیادہ تر نظیر کو نظیر پر قیاس کرنا اور اصول میں کسی قاعدے کی طرف کو ٹانا ہی رہا۔

حفرت شاہ صاحبؓ سے پیشتر علامہ شہر ستانی جو امام ابو حنیفہ کے بڑے حامی ہیں الملل والنحل میں حضرات احناف کے اہل رائے سے ملقب ہونے کی وجہ میں فرماتے ہیں-

وانما سموا اصحاب الرأى لان عنايتهم بتحصل وجه من القياس والمعنى المستنبط من الاحكام وبناء الحوادث عليها وربما يقدمون القياس الجلى على احاد الاخبار وقد قال ابو حنيفة علمنا هذا راى وهو احسن ما قدرنا عليه فمن قدر على غير ذلك فله ماراى ولنا ما رايناه الله على المارايناه الماراي المارايناه المارايناه المارايناه المارايناه المارايناه المارايناه المارايناه المارايناه المارايناه الماراي الماراي المارايناه المارايناه المارايناه المارايناه الماراي المارايناه الماراي المارايناه الماراي المارايناه الماراي الماراي الماراي الماراي الماراي الماراي الماراي الماراي المارايناه الماراي الماراي

ان کا نام اصحاب رای اس لئے ہوا کہ ان کی توجہ کسی قیاسی وجہ اور احکام میں کسی اجتمادی معنی کو حاصل کرنے اور پھر ان پر حوادث کو قیاس کرنے کی طرف ہے اور بھی توبہ بھی کرتے ہیں کہ قیاس جلی کو آحادیث احاد پر مقدم کردیتے ہیں حالا نکہ خود امام ابو حنیفہ کا قول ہے کہ ہمارا یہ علم (فقہ) رائے ہے اور ہواس سے اور ہو سکے اور جواس

حجته الله مصري جلداول ص ٦٠ افصل بعد باب حكايية حال الناس الخ-

<sup>·</sup> شرستانی علی بامش کتاب الفصل جلد ۴ص ۲۳-

کے سواپر قادر ہو سکے اس کے لئے وہی جائز ہے اس کے لئے وہ جواس نے سمجھا-سمجھااور ہمارے لئے وہ جو ہم نے سمجھا-

ان حوالجات کو ملحوظ رکھ کر ایک نظر صحیح بخاری پر رکھیں اور دوسری حسامی 'نور الفانوار اور اصول بردوی پر 'اور دیکھیں کہ ان دونوں گروہوں کے طرز استدلال اور طریق استباط میں کتنا فرق ہے کس نے استباط کے وقت کتاب وسنت کو پیشوا ہنایا ہے اور کس کے طریق احتیاد ہے یہ لازم آتا ہے کہ اگر بالفرض جزئیات حدیث یہ یا نصوص نبویہ موجود نہ بھی ہو تیں تو بھی ان کو استخراج مسائل میں کوئی مشکل پیش نہیں آسکتی تھی۔ یعنی نصوص نبویہ کی رعایت و حفاظت ان کے نزدیک ضروری نہیں ۔اسی لئے ان کے اصحاب تخریجات میں سے اکثر برزگ ایسے بھی گذر ہے ہیں جو علم حدیث میں مہارت فرکھت تھے۔ یہ کھت تھے۔ یہ کھت تھے۔ ا

امام بخاری اور صحیح بخاری کی تصنیف:

صحیح بخاری جو صحت روایات کے علادہ جزئیات کی کثرت اور براہ راست سنت چاہا مطہرہ اور احادیث معتبرہ سے استباط کرنے اور صحت و سہولت استخراج و دقت اجتماد میں جملہ کتب مولفہ پر فوقیت رکھتی ہے حضرت شاہ صاحب اس کی خصوصیات میں فرماتے جیں کہ اہل حدیث نے پہلے پہل جو علم حدیث کی تدوین شروع کی تواسے چار فنون میں مدون کیا۔ سنن میں جن کو فقہ بھی کہتے ہیں مثل موطا امام مالک اور جامع سفیان کے اور فن سیرت میں مثل محمد بن احتیان کے اور فن سیرت میں مثل محمد بن احتیان کے اور فن سیرت میں مثل محمد بن احتیان کے اور فن سیرت میں مثل کتاب ابن جریج کے اور فن سیرت میں مثل محمد بن احتیان کے اور فن زیدور قات میں مثل کتاب ابن مبارک کے ۔ پس امام بخاری

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نے کہ ان ہر چہار فنون کو ایک ہی کتاب میں جمع کردیں۔ پھریہ کہ صرف وہی حدیثیں کھیں جن کی بابت امام بخاری کے وقت اور اس سے قبل کے علائے (حدیث) نے صحت کا حکم لگایاتھا۔ نیز صرف مر فوع اور مسند احادیث لکھیں۔ اور جو پچھ اس میں جنس آثار (مو قوفہ) وغیرہ سے ہے وہ تبعاہے نہ اصالتہ اور اس لئے (امام ممدوح نے) اپنی (اس) کتاب کا نام المحامع الصحیح المسند رکھا یعنی سب فنون کو جمع کرنے والی ضج کا در مرفوع روایتوں کے بیان کرنے والی کتاب۔

اس کے بعد فرماتے ہیں-

واراد ایضا ان یفرغ جهده فی الاستنباط من حدیث رسول الله صلی الله علیه وسلم ویستنبط من کل حدیث مسائل کدرة جدا وهذا امر لم یسبقه احد الیه غیره غیرانه استحسن ان یفرق الاحادیث فی الابواب وبود ع فی تواجم الابواب سوا لاستنباط نیزانام بخاری نے یہ چاپاکہ اپناسارازورر سول اللہ علیہ کی حدیث سے استنباط کرنے میں لگادیں اور جرحدیث سے نمایت کثرت سے احکام متنبط کریں اور یہ الی بات ہے کہ امام بخاری سے پہلے کی اور نے نمیں کی - لیکن امام محدول سے یہ کے سامنا کہ ان احادیث کو مختلف ابواب (کے ذیل میں) متفرق سے یہ مناسب جانا کہ ان احادیث کو مختلف ابواب (کے ذیل میں) متفرق طور پر ذکر کریں - اور استباط کے نکات اور رموز تراجم ابواب میں رکھیں کا شاکہ ہم ایک حدیث سے بہت سے مسائل متنبط ہونے کے الگ الگ

دوسری مثال آنخضرت کا طریق بیان اور طرز عمل:-

(۲) محتثین قواعد زبان عرب اور آنخضرت ﷺ کے بیان وطریق عمل کے علاوہ آپ کے طریق مخن 'طرز بیان اور طریق عمل کا لحاظ بھی ضروری جانتے ہیں کیونکہ مشکلم کی

<u>t</u>

<sup>·</sup> شرح تراجم ابواب بخاری مصنفه شاه صاحب ص ۲۰۰۲ -

ولله در هذا الامام الهمام ما ادق فيهم-

مراد کے صحیح طور پر سمجھنے کے لئے ضروری ہے کہ اس کی روز مرہ کی عادت گفتگو بلکہ سنت فعلی اور طریق عمل کا بھی لحاظ رکھا جائے۔ مثلا کسی امر کے لازم اور ضروری ہونے کے لئے آنحضرت ملک کے کلام پاک میں توبیہ بایا گیا ہے کہ آپ نے فرمایا کہ فلال کام بخیر فلال کام کے لئے نہیں ہے مثلا آپ نے فرمایا۔

لا صلوة لمن لم يقراء بفاتحة الكتاب (صحيح بحارى)

اس مخص کی نماز نہیں ہوتی جو (اس میں )سورت فاتحہ نہیں پڑ ھتا-

کہ اس میں سورہ فاتحہ کی حیثیت نماز میں ایسی قرار دی ہے کہ اس کے بغیر نماز ہوتی ہی نمیں اور کمیں اس طرح پایا گیاہے کہ آپ نے فرمایا-

لا تجزی صلوة لا يقيم الرجل فيها صلبه في ركوعه و سجوده (دارقطني) "كه وه نماز كفايت نبيس كرتى جس ميس آدى ركوع و مجود ميس اپني پشت سيدهي نه كرے -"

کہ اس میں رکوع و مجود کے علادہ ان میں اطمینان واعتدال کو ابیاضروری گردان ہے کہ بغیر ان کے آدمی نمازے عہدہ براہی شار نہیں ہو تا-

اور مجمی یوں پایا گیا کہ آپنے فرمایا-

من قام رمضان ایمانا واحتساباعفر له ماتفدم من ذنبه (مشکوٰۃ) جس هخص نے ایمان اور نیت تواب سے رمضان میں قیام کیا لینی نماز تراو تک پڑھی اس کے سابقہ گناہ سب بخشے گئے۔

کہ اس میں نماز کو قیام ہے تعبیر کیا ہے جس سے معلوم ہوا کہ حالت قیام نماز میں ایک ایساامر ہے جس پر نماز کانام ہے تو یہ ایک ضروری رکن ہے۔

اور کسی جگه اس طرح فرمایا-

تحريمها التكبير وتحليلها التسليم (ترمذي)

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

لله نیز حفزت شاه صاحبٌ معفی میں قرمائے ہیں اما تنج نصوص واشارات شرع ہیں مثال آن لا صلوة لمن لم يقرء بفاتحة الكتاب\_ن (ص ٢٠ جلد اول)

نماز میں اللہ اکبر کمہ کر داخل ہوں اور سلام ہے خارج ہوں۔

کہ اس میں تکبیر تحریمہ نماز میں داخل ہونے کے لئے اور سلام یعنی السلام علیم ورجمتہ الله کمنانمازے فارغ ہونے کے لئے ضروری ہے۔

ان امور نہ کورہ بالا یعنی قرات سورہ فاتحہ -اطمینان واعتدال و تیام انجیر تحریمہ اور سلام کے متعلق یہ تو آپ کے اقوال ہیں جو مختلف عنوانوں سے بیان کئے گئے ہیں اور ادھر آپ کے افعال ہیں ایسا ہیں ہیں ہیں گیا کہ ان امور ہیں سے کوئی امر بھی آپ نے افعال ہیں ایسا ہیں ہیں ہیں گیا کہ ان امور ہیں سے کوئی امر بھی آپ فور افتیارا وعداً ترک کیا ہو - المذا محترین کے نزدیک بیہ سب امور نماز کے ارکان ہیں اور اس کی شرقی باہیت میں داخل ہیں کہ ان ہیں ہے کوئی بھی ترک کر دیاجائے تو نماز صحیح نہیں ہوگی ہیں فقہائے حفیہ کے نزدیک ان میں سے قرات سورہ فاتحہ اور تعدیل ارکان اور خاتمہ پر سلام فرض نہیں ہیں - حالا نکہ ان سب امور میں آنخضرت ہوگئے کے اور انعال ایک ہی حفیری سنت کی کو واجب اور بعض کو سنت قرار دے کر فرق کرنا درست نہیں کے اور اپناصول متخرجہ اور تواعد مقررہ کی بنا پر احادیث رسول اللہ علیہ میں ایچا پچیاں نکائنا متبعین سنت کی علامت نہیں ہے ہیں۔

تیسری مثال :-یہ ہے کہ اصول شاشی میں ہے-

للہ صاحب ہدایہ وغیرہ نے جود لاکل دوجوہات پیش کئے ہیں ان کو ضعیف در کیک جان کر نظر انداز کیا گمیاہے اور قابل جواب نہیں سمجھا گمیا فاقہم-

 وكذلك قوله تعالى حتى تنكح زوجا غيره خاص فى وجود النكاح من المراة فلا يترك العمل به لماروى عن النبي عليه السلام انه قالا ايما امراة نكحت نفسها بغير اذن وليها فنكاحها باطل باطل (اصول شاشى بحث الخاص)

یعنی اس طرح خداتعالی کا قول حتی تنکح زوجاغیره (صرف) عورت کے ایجاب سے نکاح کے منعقد ہو جانے میں خاص ہے۔ پس اس پر عمل کرنا اس روایت کے روسے جو نبی ﷺ سے مروی ہے کہ جو عورت ولی کی اجازت کے بغیر اپنا نکاح کرے گی تواس کا نکاح باطل ہوگا' باطل ہوگا' باطل ہوگا' اس کی نبیں کیا جائے گا۔

یہ عبارت اپنامطلب بیان کرنے میں صاف ہے کہ جب قر آن شریف سے سمجھا جاتا ہے کہ صرف عورت کے ایجاب سے نکاح منعقد ہو سکتا ہے تواگر چہ حدیث میں ایسے نکاح کو باتا کید شدید باطل کما گیا ہے پھر بھی اس کی پرواہ نہیں ہے۔ کیونکہ لفظ تنکح مونث کا صیغہ ہے اور اس میں فعل نکاح کی نسبت عورت کی طرف کی گئی ہے۔ اس لئے بالغہ عورت اپنا نکاح خود بخو د بغیر ولی کی اجازت کے بھی کر سکتی ہے اور حدیث میں جو ند کور ہے کہ ایسا نکاح باطل ہے اس کا اعتبار نہیں کیونکہ اگر اس کا اعتبار کیا جائے میں جو ند کور ہے کہ ایسا نکاح باطل ہے اس کا اعتبار نہیں کیونکہ اگر اس کا اعتبار کیا جائے تو آئی ترک ہو جاتی ہے کیونکہ فعل نکاح آ پنے معنی میں خاص یعنی معلوم المعنی ہے۔ جو محتان بیان نہیں۔ پس حدیث ند کور کو ترک کر دیا جائے گا اور قرآن مجید کی ہے۔ جو محتان بیان نہیں۔ پس حدیث ند کور کو ترک کر دیا جائے گا اور قرآن مجید کی آیت کو پکڑ لیا جائے گا - چنانچہ فسول الحواثی شرح اصول الشاشی میں اس عبارت بالا کی شرح میں نکھا ہے۔

ونحن تركنا الخبر الواحد بمقابلة الخاص من الكتاب (فصول ص٢٦) ''اور بم نے(حفیہ نے)اس صدیث کوجو ثمرواحد ہے ترک کردیا ہے بمقابلہ

قر آن مجید کے خاص کے "

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفتُ آن لائن مکتبہ

تنبيبه :-

ظاہر میں تو سمجھا جائے گاکہ قر آن مجید کی عظمت کو قائم رکھنے کے لئے ہر چیز کو جو کھا ہر فیل مقارض قر آن ہوترک کر دیا جاتا ہے لیکن حقیقت میں اپنے مقرر کردہ قاعدہ (خاص) کے مقابلہ میں مدیث نبوی (پینے کے ایک ممذب حیا ہے۔ حیات کا کیک ممذب حیالہ ہے۔

اگریہ عذر کر دیاجا تاکہ یہ حدیث صحیح نہیں یا یہ کہ دیاجا تاکہ آنخضرت علی مراد ابطال سے ابطال حقیق نہیں تو اتنا مضائقہ نہ تھاصر ف علمی تحقیقات کا اختلاف رہتا۔ لیکن ناظرین آپ دیکھ رہے ہیں کہ یمال تو معالمہ ہی کچھ اور ہے۔ والعیاذ باللہ جواب اچھا جناب والا!اگر آیت میں انکاح کی نسبت عورت کی طرف کرنے سے ولی کی شرطیت اس سے زائد ہو کر قابل رد ہے تو آیت میں بالغہ نابالغہ کا بھی تو فرق نہیں ہے اور مرد کی قبولیت کا بھی ذکر نہیں ہے اور حضور شاہدین (دوگو اہوں) کا بھی ذکر نہیں ہے اور حضور شاہدین (دوگو اہوں) کا بھی ذکر نہیں ہے اور حضور شاہدین (دوگو اہوں) کا بھی ذکر کھی ہو سے اور حضور شاہدین کے بھی درست سمجھا جانا چاہئے کر سکتی ہے اس طرح اس کا نکاح بغیر شمادت شاہدین کے بھی درست سمجھا جانا چاہئے اور مرد کی قبولیت کے بغیر بھی نکاح منعقد ہو جانا چاہئے۔ حالا نکہ یہ سب صور تیں آپ اور مرد کی قبولیت کے بغیر آپ نکاح منعقد ہو جانا چاہئے۔ حالا نکہ یہ سب صور تیں آپ کو نئ کے نزد یک نادرست بین نہ تو آپ صغیرہ کو بغیر ولی کی اجاز سے حالا نکہ یہ سب صور تیں آپ اور نہ مرد کی قبولیت کے بغیر آپ نکاح جائز جانے ہیں اور نہ شاہدین کے بغیر آپ کوئی کاح دیے ہیں اور نہ شاہدین کے بغیر آپ کوئی نکاح درست جانے ہیں جانے ہی

ولا ينعقد نكاح المسلمين الا بحضور شاهدين (هدايه حلد٢ كتاب انكاح)

محكم دلائل و برابين سے مزين، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مكتبہ

''اور مسلمانوں کا نکاح (کم از کم ) دو گواہوں کی حاضری کے بغیر منعقد نہیں ہو تا۔''

اوراس کی شرح میں ہدایہ میں کہاہے-

اعلم ان الشهادة شرط في باب النكاح لقوله عليه السلام لانكاح الابشهود (هدايه حلد دوم ص٢٨٦)

معلوم ہوا کہ معاملہ نکاح میں شہادت شرط ہے کیونکہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا نکاح درست نہیں ہوتا مگر گواہوں ہے۔

اس مقام پر کم از کم دوگواہوں کی حاضری شرط رکھی ہے اور اس کے ثبوت میں ایک حدیث بیان کی ہے۔ لیکن اس کی تخ تئ حسب عادت ذکر نہیں کی یعنی یہ نہیں بتایا کہ اس حدیث کو کس امام حدیث نے روایت کیا۔ خیر صاحب ہدایہ نے تو نہیں بتایا لیکن خاتمہ الحفاظ عسقلانی " تخ تن کہ دایہ میں اس کی بابت فرماتے ہیں۔

لم اره بهذا اللفظ ليتى ميس في اس حديث كوان الفاظ كے ساتھ كسيس شيس كها-

سجان اللہ الی حدیث ہے استناد کر ناجو حفاظ محد ثین کے دیکھنے میں بھی نہ آئی ہو اور ایس حدیث ہے انکار کر دینا جے امام احمد 'امام ابو داؤر 'امام تر نہ گی' امام ابن ماجہ و غیر حم بڑے بڑے انکہ حدیث نے روایت کیا ہواور امام تر نہ کی نے اسے حسن کما ہو۔ حدیث نبوی کو بالا ستقال دلیل شرعی جانے والے کے نزدیک نمایت تعجب خیز ہے۔ اصل بات یہ معلوم ہوتی ہے کہ چونکہ بالغہ عورت کے نکاح میں ولی کی اجازت ایس بات یہ معلوم ہوتی ہے کہ چونکہ بالغہ عورت کے نکاح میں ولی کی اجازت ایس اس کے زدیک ضروری ہے۔ اس لئے وہ قابل تسلیم نمیں۔ اگر چہ حدیث میں صاف نہ کور ہے اور چونکہ حضور شاہدین اس لئے وہ قابل تسلیم نمیں۔ اگر چہ حدیث میں صاف نہ کور ہے اور چونکہ حضور شاہدین اسپنام کے نزدیک ضروری ہے۔ اس لئے اس کے شرط قرار دیا گیا۔ اگر چہ وہ حدیث جس سے استفاد کیا گیا ہے بے اصل محض ہے۔ اس کے بعد ہم یہ بھی ذکر کر دینا مناسب جانے ہیں کہ امام زیلی حنق نے کہی اس کے بعد ہم یہ بھی ذکر کر دینا مناسب جانے ہیں کہ امام زیلی حنق نے نوایت تخ تئے ہیں کہ امام زیلی حنق نے دوایت

کیا- بلکہ صرف ای قدر کہ کراس کا بے اصل ہونا ظاہر کرویا غریب بھذا للفظ اور اس کے بعد کے مضمون کودیگر احادیث منھا ما اخر جد ابن حبان فی صحیحہ عن سعید بن یحیی بن سعید الاموی ثنا حفص بن غیاث عن ابن جویج عن سلیمان بن موسی عن الزهوی عن عروة عن عائشة قالت قال رسول الله لا نکاح الا بولی و شاهدی عدل وما کان من نکاح علی غیر ذلك فهو باطل فان تشاجروا فالسلطان ولی من لاولی له انتھی ا

"اس کی بابت کی ایک (دیگر) احادیث (بھی) ہیں جن ہیں ہے ایک یہ (بھی) ہیں جن ہیں ہے ایک یہ (بھی) ہے جے ابن حبان نے اپنی صحیح میں سعید بن یجی اموی ہے روایت کیا۔ اس نے کما ہم ہے حفص بن غیاث نے حدیث بیان کی۔ اس نے ابن جر تئ ہے اس نے سلیمان بن موکی ہے اس نے امام زہری ہے اس نے عروہ ہے اس نے حضر ت عائشہ نے کما کہ رسول اللہ (عظی ) نے فرمایا کہ نکاح نہیں ہوتا گر ولی اور دو عادل گواہوں ہے اور جو نکاح اس کے سوا ہو وہ باطل ہے اور اگر اولیاء آپس میں اختلاف کریں تو سلطان اسلام ہر اس شخص کاولی ہے جس کا کوئی ولی نہیں۔"

اس کے بعد امام ابن حبان کا قول اس کے بعض راو بوں کی نسبت ذکر کر کے اخیر میں بطور فیصلہ امام ابن حبان ہی ہے نقل کیا ہے۔

ولا یصح فی ذکر الشاہدین غیر ہذا الحبر (انتہی کلامہ ص٢) اس صدیث کے سواد گر کوئی صدیث (نکاح کے) دو گواہوں کے ذکر میں صحح ثابت نہیں ہے۔

ہماس مقام پراس مدیث ہے صرف یہ بتانا چاہتے ہیں کہ یہ حدیث صحیح ہے اور

ك نصب الرابي للامام الزيلعي جلد دوم ص ٢-

جس طرح اس میں حضور شاہدین کاذکر ہے اس طرح ولی کی ضرورت بھی نہ کور ہے۔ پس ایک امر کو لے لینااور دوسرے کو چھوڑ دینا۔اس چہ ؟

طرفہ یہ کہ بقول امام ابن ہمامؓ کے حضور شاہدین کے بارے میں اس کے سوادیگر کوئی حدیث صحیح نہیں - لیکن اشتر اطوالی حدیث نمہ کور الفوق کا مضمون دیگر احادیث سے بھی ثابت ہے - تلك اذا قسمة ضیزی ۔

اس کے بعد ہم اس عقدہ کو کھولتے ہیں جو صاحب اصول شاشی نے حدیث ذیر بحث کی نسبت فرمایا کہ یہ خبر واحد مہیں کیو نکہ اشتر اطاولی کے مضمون کو کوئی تمیں صحابہ نے آنخضرت میں ہے۔ مضمون کو کوئی تمیں صحابہ نے آنخضرت میں ہے۔

چنانچہ ''الروضعہ الندیہ ''شرح''الدررالیہیہ ''میں شخ سٹخاحضرت نواب صاحب رحمتہ اللہ علیہ اس حدیث کے ضمن میں فرماتے ہیں-

قال الحاكم قد صحت الرواية فيه عن ازواج النبي صلى الله عليه وسلم عائشة وام سلمة و زينب بنت جحش ثم سرد تمام ثلثين صحابيا (روضه مطبوعه مصر ص١٨٦)

"امام حاکم نے کماکہ اس امر میں آنخضرت الله کی ازواج مطهر ات حضرت عائشہ وام سلمہ وزینب بن جش کی روایات صحیح ثابت ہو چکی ہیں (امام حاکم نے) تمیں اصحابوں کے نام بہتر تبیب ذکر کئے ہیں۔"

یہ توصحابہ کی تعداد ہے اور ان کے بعد تو ہر زمانہ میں اس کے راوی زیادہ ہی زیادہ ہوتے گئے -اگر ہم ان سب کا نقشہ ہنا کر بتا کمیں تو مضمون بہت طویل ہو جائے-

دیگرید که آنخضرت علی ہے لے کر مابعد کے زمانوں تک مسلمانوں کا تعامل اس کثرت کے ساتھ ملایا جائے تو مسلمہ اشتر اطولی متواترات شرعیہ میں شار ہو سکتا ہے۔ اور بالخصوص فقهاء حنفیہ کے نزدیک بھی کم از کم اسے مشہور تو ضرور مانا جا سکتا ہے۔ پس اس سے قرآن مجید پر زیادت بالا تفاق جائز ہو سکتی ہے۔ کیونکہ مشہور حدیث

ك ليحتى ايما امرأة نكحت بغير اذن وليها فنكاحها باطل-

ے کتاب اللہ کی 👚 🗆 اور اس پر زیادت حضر ات حفیہ کے نزویک بھی مسلم ہے۔ دیگر به که اصول شاشی میں بحث خاص ہی میں اس مسئلہ زیر بحث میں چند سطور پیشتر مذ کورہے۔

فان امكن الجمع بينهما بدون تغير في حكم الخاص يعمل بهماً ''پس اگر خاص کا تھم بدلنے کے بغیر ان دونوں میں جمع ممکن ہو تو دونوں پر عمل کیا جائے گا-"

اس کے مطابق ہم کہتے ہیں کہ آیت وحدیث زیر بحث میں جمع ممکن ہے اور تنکحہ کے خاص ہونے میں کوئی تغیر نہیں آتا- پس حدیث ندکور متروک نہیں ہو سکتی-تفصیل اس کی بول ہے کہ شریعت مطرہ کے نصوص کے استقراء سے معلوم ہے کہ عقد ارکان شرک یہ امور ہیں- (۱) عورت کی طرف سے ایجاب (۲) اس کے ولی کی اجازت(۳)مر د کی طرف ہے قبول(۴) کم از کم دو گواہ (۵)اور کسی قدر مهر تبھی۔

صغیرہ اور کنیز کے لئے تو بالا نفاق ولی و مولی کی ضرورت ہے۔اختلاف صرف بالغد کی نسبت ہے کہ اس کے لئے ولی کی اجازت ضروری ہے یا نہیں-امام ابو حلیفہ کے نزدیک ضروری نہیں اور امام مالک اور امام شافعی وامام احمد ؓ رسمہم اللہ الجمعین کے مزدیک اس کے لئے بھی دلی کی ضرورت ہے۔سید نالہام ابو حنیفہ کی طرف سے ایک دلیل ہے ہے کہ لفظ قر آنی تنکح میں نسبت فاعلی عورت کی طرف ہے۔ پس بالغہ عورت اپتا نکاح آپ کرسکتی ہے۔

اس کا جواب یہ ہے کہ قر آن کریم میں فعل عورت کی طرف ہے اس لئے نسبت کیا گیا کہ چونکہ انعقاد و نکاح کے لئے منکوحہ بالغہ کی رضا بھی مجملہ شرائط کے ہے۔اس لئے علم معانی کی روسے اس کی طرف قعل کی اسناد جائز ہے۔ پس تنکع کی اسناد ہے صرف! تنا ثابت ہُو سکتا ہے کہ اینے عقد نکاح میں بالغہ عورت کو بھی دخل ہے۔اس میں حصر کی کوئی دلیل نہیں کہ امر نکاح صرف ای کے ہاتھ میں ہے۔ کیونکہ ایسے

ل اصول شاشی بحث خاص

قضير ايجابيد مين صرف ندكور كا ثبوت موتا ب-اوراس سے ماعداكى نفى لازم نہيں الله على الله منسل الله الله على اله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله

اور حدیث ند کور میں یہ بتایا گیاہے کہ عورت کی منظوری کے علاوہ ولی کی اجازت بھی ضروری ہے۔ چنانچہ عورت کی منظوری لفظ نکحت سے اور ولی کی اجازت لفظ اذلن سے خطہر ہے۔ پس جس طرح شاہدین کی حاضری مفہوم آیت سے زائد ہے جو اس حدیث اور اس قتم کی دیگر احادیث سے ثابت ہے۔ لبذااسے بھی تسلیم کر لینا چاہئے۔ خرض یہ کہ حدیث میں بھی قرانی امر کو نظر انداز نہیں کیا گیا۔ یعنی یہ نہیں کیا گیا کی جو ابنا ہو جو ابنا کہ بالغہ عورت امر نکاح میں بے اختیار محض ہے۔ جس سے منہوم قرآنی میں تغیر آجاتا ہو۔ بلکہ منہوم قرآنی کو ثابت رکھ کر اس سے ایک زائد امر بھی بتایا ہے۔ لبذابر عایت دیگر جمیع احادیث جن میں شرائط نکاح ند کور ہیں آیت ندکھ سے یہ مراد ہوگی کہ وہ دیگر جمیع احادیث جن میں شرائط نکاح ند کور ہیں آیت ندکھ سے یہ مراد ہوگی کہ وہ

عورت برعایت ار کان شرعیہ نکاح شرعی کرے میہ نہیں کہ جس طرح چاہے کرنے-تنبیہ: ہاں اتن بات ضرور ہو گی کہ ہماری تحریر کے مطابق تنکح میں نکاح ہے

حقیقت لغوی و عرفی پر مقدم ہوتی ہے کما نقدم و تقرر فی الاصول۔

اور شرطولی کواس مقام پراس آیت میں اس لئے ذکر نہیں کیا کہ شروط بلاغت میں سے یہ بھی ہے کہ متعلم مقتضائے حال کو ملحوظ رکھے اور اس کے مطابق کلام کرے مورکسی امر کے ذکر کی ضرورت وعدم ضرورت اکثر متعلم کے ارادہ کے ماتحت ہوتی ہے لیس خداتعالی حکیم کے نزدیک یہ مقام مقتضی ذکر نہیں اور اس سے تھوڑا آگے اولیاء کو صاف الفاظ میں خطاب کر کے فرملیا۔

قلا تعضلو هن ان ينكحن ازواجهن اذا ترا ضوا بينهم بالمعروف

(پ ۲ سوره بقره)

"جب مطلقہ عور توں کی عدت پوری ہو جائے اور وہ اپنے (طلاق دینے والے)خاوندوں سے آپس کی رضامندی سے پھر نکاح کرنا جا ہیں تو تم ان کو

اس بات ہے ندرو کو۔"

اس جگد لا تعضلو هن میں فاولیاء کو خطاب ہے۔ اگر اولیاء کو بالغہ کے نکاح میں کچھ حتی نہ ہو تا توان کو لا تعضلو ھن سے خطاب نہ کیا جاتا۔ بلکہ بے اختیار محض قرار دے کر ساقط الاعتبار کہ دیاجاتا 'اوران ینکھن میں نکاح کو عور توں کی طرف نسبت کر کے ان کا حق ایجاب مجھا دیا ہے اور تراضوا بینھم میں عورت کا ایجاب اور مرد کا قبول بتایا ہے۔

پس جمال مناسب جاناصرف ایک بات ذکر کی اور جمال مناسب جانادوسر ہے امر بھی ذکر کرد ہے و کان الله علیما حکیما کیونکہ ان سب کوامر نکاح میں دخل ہے اور کی معنی ہیں حدیث النیب احق بنفسها من ولیها کے کہ ثیبہ کاحق ولی کی نسبت زیادہ ہے یہ نمیں کہ ولی ہے اختیار محض ہے کیونکہ احق اسم تفصیل کے بعد من وار د ہے - اور اسم تفصیل کے بعد من وار د ہے - اور اسم تفصیل کا ایسا استعال مقابلہ کے لئے آتا ہے - امام نودی اس حدیث کی شرح میں فرماتے ہیں -

اجاب اصحابنا عنه بانها احق اي شريكة في الحق<sup>ب</sup>

"ہمارے اصحاب (شوافع) نے اس کا یہ جواب دیا ہے کہ وہ (عورت) احق یعنی حقد ار ہونے میں شریک ہے۔"

حاصل کلام یہ کہ فعل کے اساد کے لئے اتنی بات کافی ہے کہ بالغہ عورت کی رضا بھی مجملہ شرائط نکاح کے ہے ۔ باقی رہا ولی کا بھی دخل سویہ اس کے خلاف شیں ۔ ہال زائد ہے جس کا لحاظ دیگر آیات میں برابررکھا گیا ہے ۔ اور حدیث میں اس کاذکر عراحت اور صفائی ہے کر دیا گیا ہے ۔ کیونکہ آنخضرت میل مبین قرآن ہیں ۔ یعنی اللہ تعالیٰ نے اور صفائی ہے کر دیا گیا ہے ۔ کیونکہ آنخضرت میل مبین قرآن ہیں ۔ یعنی اللہ تعالیٰ نے این کا کلام کے ذریعہ جو کچھ چاہا ۔ اسے بیان کرنے والے ہیں ۔ چاہا بی زبان وی ترجمان سے بیان کر دیں ۔ چاہے اپنے طریق عمل سے بتا دیں جیسا کہ فرمایا ۔

ك صحيح مسلم ج وص ٥٠٧-

ع جلد اول ع

وانز لنا الیك الذكر لتبین للناس مانزل الیهم (نحل ب ۱۶) "اے پیغیبر! ہم نے یہ نصیحت نامہ یعنی قران شریف آپ کی طرف اس لئے اتاراہے کہ آپ لوگوں کے لئے وہ احكام جوان کی طرف (عمل کے لئے) اتارے گئے ہیں واضح طور پر بیان کر دیں۔"

هذا والله يهدي من يشاء الي صراط مستقيم-

چوتھی مثال : یہ ہے کہ اصول شاش میں بحث عام میں کہاہے-

وكذلك قوله تعالى وامهاتكم التي ارضعنكم يقتضى بعمومه حرمة نكاح المرضعة وقد وردفي الخبر لا تحرم المصة ولا المصتان ولا

الاملاجة ولا الا ملاجتان ولم يمكن التوفيق ههنا فيترك الخبرا

اور ای طرح خدا تعالیٰ کا بیہ قول (وامھاتکہ التی ارضعنکم)اپنے عموم سے مرضعہ کے نکاح کی حرمت کی مقتضی ہے اور حدیث میں وار دہواہے ایک باریاد و بار پستان کا چوسا یا ایک باریاد و بارپستان نیچے کے منہ میں ڈالنا ( نکاح کو) حرام نہیں کر تا-اس مقام پر آیت اور حدیث میں موافقت ممکن نہیں پس حدیث کوچھوڑ دیا جائےگا-(معاذ اللہ)

یه عبارت بھی اپنے مطلب میں صاف ہے کہ حدیث نبوی کو کلیت متروک قراردے دیا گیا ہے بلکہ صاحب ہدایہ مرحوم نے تواس سے بھی بخت لکھ دیا- چنانچہ فرماتے ہیں:-و مارواہ مو دو د بالکتاب او منسوخ به اللہ

''لهام شافعی نے جو حدیث ند کورروایت کی ہے وہ قر آن مجید سے مر دود ہےیا منہ نئے ''

منسوخ کمنا تو بڑی بات نہیں - لیکن سنت صحیحہ ٹابتہ کو مر دود کمنا بہت ثقیل ہے -(عفالللہ عناوعنہ)

له اصول ثباشی بحث عام <sup>ص</sup>۲−

امام نووی شرح صحیح مسلم میں اس حدیث کے ذیل میں ایک ایسے ہی اعتراض کے جواب میں لکھتے ہیں۔

(ومنها) ان بعضهم زعم انه مضطرب وهذا غلط ظاهر وجسارة على ردالسنن بمجرد الهوى و توهين صحيحها لنصرة المذاهب وقد جاء في اشتراط العدد احاديث كثيرة مشهورة والصواب اشتراطه العدد احادیث الثيرة مشهورة والصواب

"ایک ان میں سے بہ ہے کہ بعض نے یہ گمان کیا کہ بیہ حدیث مضطرب ہے اور را ہے افتیار کردہ) نداہب کی نفرت کے لئے محض اپنی خواہش سے (رسول اللہ علیہ کی سنتوں کورد کردیے اور صحیح سنن کو ضعیف قرار دے دینے پر جرات ہے - حالا تکہ عدد (رضعات) کے شرط ہونے کے متعلق بہت می مشہور احادیث وارد ہوئی ہیں - اور درست میں ہونے کہ (عدد رضعات) شرط ہے ۔ "

اوراس ہے بچھ پہلے دعوی ننخ کے متعلق فرماتے ہیں۔

(ومنها) ان بعضهم ادعی انها منسوخة وهذا باطل لا یثبت بمجردالدعوی(ص ٤٦٨)

''ان میں سے ایک بیہ ہے کہ بعض نے ان کی منسوخی کاوعوی کیا ہے اور وہ بالکل باطل ہے جو خالی دعوی ہے ثابت نہیں ہو سکتا۔''

اس کے بعد ہم یہ بھی ظاہر کردینا چاہتے ہیں کہ یہ حدیث بلاشک صحیح ہے۔امام مسلم کے علاوہ اس حدیث کودیگر ائمہ حدیث نے بھی روایت کیا ہے مثلاً امام ترندی نے اپنی جامع میں حضرت عائشہ سے روایت کیا۔اور پھر کماو فی الباب عن ام الفضل فی الباب عن ام الفضل وابی هریره و زبیر الح اور امام وار قطنی نے اپنی سنن میں حضرت عائشہ اور حضرت ام الفضل (حضرت عباس کی بیوی) اور حضرت ابو ہر برہ سے اور حضرت زید بن خابت سے الفضل (حضرت وید بن خابت سے

ل صحیح مسلم مع نووی جلداول ص ۱۸ ۴-

اورامام ابن ماجہ نے حضرت ام الفضل اور حضرت عائشہ سے اور امام ابود او دنے حضرت عائشہ سے اور امام ابود او دنے حضرت ام الفضل سے امام محمہ نے اپنے موطا میں عائشہ سے اور امام نسائی نے مجتبی میں حضرت ام الفضل سے امام محمہ نے اپنے موطا میں اس حدیث ند کورہ بالا کو توروایت نہیں کیا۔ نیکن حضرت عائشہ کی دوسری روایت کو امام مالک کے واسطہ سے روایت کیا ہے۔ جس میں پانچ رضعات کا ذکر ہے اور اسے دیگر محد ثین محد ثین نے بھی روایت کیا ہے۔ بس عد در ضعات کی حدیث کو جسے بہت سے محد ثین نے کئی ایک صحابہ سے بہت سے سلسلہ اساد سے روایت کیا ہو۔ مخالف قر آن قرار دے کرنال دینا حدیث نبوی کی سخت بیقدری ہے۔ اللہم احفظنا۔

جمع بین الایة والحدیث: اس کے بعد ہم اصل امرکی طرف رجوع کرتے ہیں کہ آیت حرمت رضاع اور حدیث عدد رضعات میں مخالفت نہیں ہے۔ بلکہ مدیث مبین قر آن ہے بعنی آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے سمجھایا کہ خداتعالیٰ کے نزدیک محرم نکاح وہ رضاع ہے جوپانچ بارچوساہو۔ لیکن اگر بہتان منہ میں لے کرایک یا دوبارچوساجائے توخدائے نزدیک اس کا عتبار نہیں ہے۔

اس دلیل سے جوہم سابقہ کی دفعہ ذکر کر آئے ہیں کہ آنخضرت علیہ فداتعالی کی مراوبیان کرنے والے ہیں جیسا کہ آیت و انزلنا الیك الذكر لنبین للناس مانزل الیهم (خل 'پ ۱۲) سے ظاہر ہے -اوروہ بیان بھی خداتعالی کا تعلیم کردہ ہے - جیسا کہ فرمایا ثم ان علینا بیانه (القیامتہ پ ۲۹) یعنی پھریہ کہ (اے پیغیبر آپ کو) قرآن کا بیان (سمجمادینا) بھی ہمارا ذمہ ہے -

اس آیت رضاعت سے حفیوں کی صورت استدلال بیہ ہے کہ چونکہ اللہ تعالیٰ نے عدد رضاعت کا ذکر نہیں کیا بلکہ صرف رضاع پر تھم حرمت لگایہ۔اس لئے قلیل وکثیر کا فرق معتبر نہیں۔ پس جو حدیث اس کے معارض ہو گی-اوراس میں کثیر و قلیل کا فرق بتایا ہوگا۔وہ متر وک و مر دود ہوگی۔(معاذ اللہ)

الحواب وبالله توفيق الصواب: بهم حفيه كى اس وجه استدال مين چند نقوص ومعارضات پيش كرتے بين - اول مید که صاحب اصول شاشی نے جواس آیت کو عام کماہے مید درست نہیں۔ کیونکہ جب صورت استدلال کی مید ہوئی کہ آیت میں صرف رضاع پر تھم حرمت لگایا گیاہے اور عدد رضعات کاذکر نہیں ہے۔ تو آیت و حدیث میں مطلق اور مقید کا مقابلہ ہوانہ کہ عام وخاص کا۔ فافیہ

یہ بات صرف ہمیں ہی نہیں کھئی۔ بلکہ شارح اصول شاشی صاحب فصول الحواشی کو بھی کھٹک ہے۔ چنانچہ وہ اس عبارت ند کورہ بالا کی شرح کے بعد اخیر میں یوں "نبیمہ کرتے ہیں۔

وهذا مثال نادر فتامل $^{\!\! ar{L}}$ 

''بعنی یه مثال اجنبی ہے پس تامل کر لینا چاہئے-''

اور مقتاح الحواشي ميں اس پر حاشيہ دياہے-

قوله "وهذا مثال نادر فتامل" وجه التامل ان الارضاع في النص مطلق فالتقييد بالكثير يكون تقييد المطلق بالنجبر الواحد لا تخصيص العام فايراده ههنا غير مستقيم ويمكن ان يجاب عنه بانه عام بالنظر الى المبدأ فايراده في كلا الموضعين مستقيم "وجد تامل كي يب كه نص (قرآني) مين ارضاع كاجوذ كر بوه مطلق ب-

"وجہ تال کی ہی ہے کہ نص (فر آئی) میں ارضاع کا جوذ کر ہے وہ مطاق ہے۔ پی استے کثیر کے ساتھ مقید کرنا مطلق کو خبر واحد سے مقید کرنا ہے۔ عام کو خاص کرنا نہیں پی اس مثال کا اس جگہ وارد کرنا در ست نہیں ہے۔ اور ممکن ہے کہ اس (اعتراض) کا یہ جواب دیا جائے کہ نص باعتبار مبداء کے عام ہے۔ پس اس کا دونوں محلوں میں وارد کرنا در ست ہے۔"

اگرچہ صاحب مقاح نے اس کے ہر محل ہونے کی ایک وجہ ذکر بھی کر دی ہے۔ نیکن"یمکن" کے لفظ سے خود ہی اس کے ضعف کی طرف بھی اشارہ کر دیا ہے اور آگے چل کر انشاء اللہ ہم اس پر کچھ اور بھی لکھیں گے۔ بسر حال شاشی کا اسے عام قرار دیتا خود حنفیہ کے نزدیک بھی تسلی بخش نہیں ہے۔

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

دوم ہیں کہ آیت میں اگر عدد رضعات کا ذکر نسیں تو کنی ایک دیگر امور بھی مذکور نسیں ہیں۔ اور وہ حنفیہ کے نزدیک امر رضاع میں حدیث ہی سے ثابت ہو کر قابل اعتبار میں۔

پہلاامریہ ہے کہ آیت میں صرف شیر مادراور دودھ کی بسن کی حرمت کاذکر ہے اور دودھ کی جہت ہے باقی رشتوں کا تھم مذکور نہیں اور حدیث میں دار د ہے۔ یہ حرم من الرضاعة ما یہ حرم من النسب (صحیح مسلم)

پس حدیث میں قر آن سے زائد تھم ہے اور اسے حفیہ نے تشلیم کیا ہے چنانچہ "بدایہ "کوراس کی شرح ہدایہ میں ہے-

ولا بامه من الرضاعة ولا باخته من الرضاعة لقوله تعالى وامهاتكم التى ارضعنكم واخواتكم من الرضاعة ولقوله عليه السلام يحرم من الرضاع ما يحرم من النسب الله

"اور (نکاح طال نہیں) دودھ کی ماں اور نہ دودھ کی بمن سے قول خداوندی وامنہاتکم التی ارضعنکم واحواتکم من الرضاعة کے حکم ہے۔ اور رسول اللہ عظیم کے قول یحرم من الرضاعة ما یحرم من السب کے حکم سے۔ یعنی اس حکم سے کہ جورشتے نسب سے حرام ہیں وہ رضاع سے بھی حرام ہیں۔ "

اس عبارت سے صاف ظاہر ہے کہ صاحب ہدایہ نے مال اور بہن کے علاوہ باقی رضائی رشتوں کی حرمت حدیث سے لی ہے۔ ہال وہ اس کے جواب میں کہ سکتے ہیں کہ سے میں کہ سے میں کہ سے میں کہ سے عدو کہ سید حدیث کئی ایک صحابوں سے مروی ہونے کے سب مشہور ہے۔ سو ہم نے عدو رضعات والی حدیث کی نسبت بھی ثابت کر دیاہے کہ وہ بھی کئی ایک صحابہ سے مروی ہے۔ فتساویا۔

ل أنسول الحواشي ص ٢ ٣-

بدايه جلد ۴ ص ۸ ۸ م كتاب النكاح فصل بيان المحر مات-

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

دوسراامریہ ہے کہ آیت رضاع میں یہ امر فد کور نہیں ہے کہ دودھ کتی عمر میں پیا جائے کہ دودھ کتی عمر میں پیا جائے کہ حرمت نکاح کے متعلق اس کا اعتبار کیا جائے - بال یہ بات حدیث میں فد کور ہے چنانچہ "بدایہ "اوراس کی شرح ہدایہ میں ہے -

واذا مضت مدة الرضاع لم يتعلق بالرضاع تحريم لقوله عليه السلام لا رضاع بعد الفصال (هدايه حلد٢ ص٣٢٩)

''اور جب رضاع کی مدت گذر جائے۔ تورضاع کے متعلق حرمت کا تھم نہیں رہتا۔ آنخضرتﷺ کے اس تھم کی وجہ سے کہ دودھ چھڑانے کی عمر کے بعدرضاع کا عتبار نہیں ہے۔''

فقهائے حنفیہ نے اس حدیث سے آیت قر آنی پر زیادت کو بلا تردد قبول کر لیا ہے- حالا نکد محدثین کے نزدیک اس حدیث کی سند صحیح مسلم کی حدیث "لا تحرم المصة و لا المصنان" کے برابر نہیں ہے- جس کو انہوں نے قر آن پر زائد سمجھ کر متر وک و مردود قرار دیا-(معاذ الله)

اس مقام پر ہم صاحب مفتاح کے امکانی جواب کا جواب بھی ذکر کرتے ہیں جس کا اوپر وعدہ کیا گیاتھا۔ کہ اگر اس آیت کو بلحاظ مبداء کے عام قرار دے کر عام اور مطلق دونوں کی مثال قرار دیتے ہیں تواس عموم میں رضیع کبیر کی شیر مادر بھی داخل ہے۔ پس اس کو آیت کے حکم میں کیوں نہیں لیا۔ اور کیوں الی حدیث جوا خبار احاد میں ہونے کے علاوہ اسناد میں بھی رفعا منفق الصحة نہیں ہے قر آن پر زیادت کر لی۔ تلك اذا فسسمة ضیزی۔ اس تفریق کی وجہ ہے ہے کہ رضاع کبیر کا اعتبار ان کے امام نے کیا تو انہوں نے بھی کر لیا گو منفق الصحة حدیث سے ثابت نہیں ہے۔ اور عدد رضعات کا عتبار ان کے امام نے کیا تو انہوں نے بھی نہیں ہے۔ اور عدد رضعات کا عتبار ان کے امام نے کیا تو انہوں نے بھی نہیں ہے۔ اور عدد رضعات کا عتبار ان کے امام نے نہیں تابت نہیں ہے۔ اور عدد رضعات کا عتبار ان کے امام نے نہیں تو انہوں نے بھی نہ کیا اس کی طرف التفات نہ کیا۔ اگر چہ وہ کئی ان کے امام نے نہ کیا تو انہوں نے تبھی نہ کیا اس کی طرف التفات نہ کیا۔ اگر چہ وہ کئی منفق الصحة احاد بیث سے ثابت ہے۔

یانچویں مثال: یہ ہے کہ فقہائے حفیہ کے اصول کا ایک قاعدہ ہے جو صحافی غیر مجمتد ہواس کی روایت آگر من کل الوجوہ قیاس کے خلاف ہو تووہ روایت قابل ترک

## ہوتی ہے- چنانچہ اصول شاشی میں ہے-

والقسم الثانى من الرواية هم المعروفون بالحفظ والعدالة دون الاجتهاد والفتوى كابى هريرة وانس بن مالك فاذا صحت رواية مثلهما عندك فان وافق الخبر القياس فلا خفاء فى لزوم لعمل به وان خالفه كان العمل بالقياس اولى مثاله ماروى ابوهريرة الوضوء مما مسته النار فقال له ابن عباس ارأيت لوتوضات بماء سخين اكنت تتوضاء منه فسكت وانمارده بالقياس اذ لوكان عنده خبر لرواه وعلى هذا ترك اصحابنا رواية ابى هريرة فى مسئلة المصراة و باعتبار اختلاف الرواية قلنا شرط العمل بخبر الواحد ان لا يكون مخالفا للكتاب والسنة المشهورة وان لا يكون مخالفا للكتاب والسنة المشهورة وان لا يكون مخالفا لظاهر قال عليه السلام تكثر لكم الاحاديث بعدى فادا روى لكم عنى حديث فاعرضوه على كتاب الله فما وافق فاقالوه وما خالف فرده ها

" دوسری قسم راویوں کی جو حفظ اور عدالت (تقوی) میں تو معروف (و مشہور) ہیں لیکن اجتاد اور فتوی میں معروف نہیں ہیں مثلاً حفر ت ابو ہر رہ گا مشہور) ہیں لیکن اجتاد اور فتوی میں معروف نہیں ہیں مثلاً حفر ت ابو ہر رہ گا دور حضر ت انس پی جب کوئی روایت ان جیسے (اصحاب) ہے تیرے نزدیک صحیح ثابت ہو جائے اگر وہ حدیث قیاس کے موافق ہو تواس کے لازم العمل ہونے میں کوئی شک نہیں ۔ اور اگر (وہ حدیث) قیاس کے خلاف ہو تو قیاس پر عمل کرنا بہتر ہوگا - مثال اس کی وہ حدیث ہے جو حضر ت ابو ہر رہ قیاس پر عمل کرنا بہتر ہوگا - مثال اس کی وہ حدیث ہے جو حضر ت ابو ہر رہ تی ابن عباس نے کہا کہ اگر تم گرم پانی ہے وضو کرو تو کیا تم پھر اس کی وجہ سے ابن عباس نے کہا کہ اگر تم گرم پانی ہے وضو کرو تو کیا تم پھر اس کی وجہ سے بھی تازہ وضو کرو گے (معلوم ہوا کہ ابن

اصول شاش ص مطبع محتبانی دیل -

عباس کے پاس کوئی حدیث ہوتی تو اس کو روایت کرتے اس بنا پر ہارے اصحاب (حفیہ) نے ابو ہر برہ کی روایت در بارہ مسئلہ مصراۃ کو قیاس کے مقابلہ میں ترک کر دیااور باعتبار راویوں کے اختلاف کے ہم نے کہا کہ خبر واحد پر عمل کرنے کی شرط یہ ہے کہ وہ قر آن اور سنت مشہورہ کے خلاف نہ ہو (چنانچہ) آنخضرت ﷺ نے فرمایا کہ میرے بعد تمہارے پاس احادیث کشرت سے بیان ہوں گی - پس جب تمہارے پاس میری طرف سے کوئی حدیث پیش ہو تواسے کتاب کے سامنے کرنا پس جو اس کے موافق ہواسے مدیث پیش ہو تواسے خلاف ہواسے رد کردینا۔"

اس عبارت کے متعلق ہم کسی قدر تفصیل ہے بیان کرنا چاہتے ہیں کیو نکہ نفس مسکلہ کے علاوہ اس کی زنجیر کی ایک ایک کڑی غلط اور بیے قاعدہ ہے۔

- (1) نفس مسئلہ کی تحقیق کہ آیا حفظ اور عدالت کے علاوہ راوی کے لئے فقہ واجتماد بھی ضروری ہے ؟
  - (r) آيابيه اصول امام ابو حنيفة كاو ضع كيابهوا بياسي اوركا؟
    - (۳) حضرت ابوہر برؤ نقیہ اور مجتمد تھے یانہ تھے؟
- - قیاس کے خلاف سمجھا جیسا کہ مصنف نے سمجھایا کچھ اور بات تھی؟
    - (۵) متحقیق حدیث مصراة
    - (١) خبر واحد كامخالف كتاب وسنت مشهوره وخلاف ظاهر بهونا
    - (2) حديث تكثر لكم الاحاديث بعدى---الحكى تحقيق
    - (۸) وہ مثالیں جن میں حنفیہ نے خوداس اصول کا خلاف کیا-

پس ان رؤس ثمانیہ کی شخفیق ہے منکشف ہو جائے گا کہ اپنے ایک خود ساختہ قاعدہ کی ترویج کے لئے کس قدر بے ضابطگیاں کرنی پڑیں جن سے سنت سیحہ کو ہے پرواہی سے ٹال دینانہایت آسان ہو گیا- سنت رسول اللہ ﷺ ہاتھ سے چھوٹے لیکن ا ہے بزر گوں کا بتلیا ہوا قاعدہ نہ ٹوٹے –اللہ ہ اغفر

<u>امر اول - نفس مسئلہ کی تحقیق :</u>امر اول کا بیان صاحب نور الانوار کے لفظوں میں یوں ہے-

والراوی ان عرف بالفقه والتقدم فی الاجتهاد کالحلفاء الراشدین والعبادلة کان حدیثه حجة یترك به القیاس وان عرف بالعدالة والصبط دون الفقه کانس وابی هریرة ان وافق حدیثه القیاس عمل به وان خالفه لم یترك الا بالضرورة (ص۱۷۸) القیاس عمل به وان خالفه لم یترك الا بالضرورة (ص۱۷۸) "راوی حدیث اگر فقه اور اجتهاد میں شرت و تقدم رکھتا ہو- جیسے خلفاء راشد ین اور عبدالله بن عباس اور عبد الله بن ایر (رضی الله عنم) تو ایسے راوی کی حدیث ججت ہو گی-اس حدیث کے ساتھ قیاس متروک کیا جائے گا-اور اگر راوی میں عدالت اور ضبط ہو گر فقه نه ہو جیسے انس خادم رسول الله ﷺ اور ابو ہر یره (رضی الله عنما) (جو غیر فقیه ہے انس خادم رسول الله ﷺ اور ابو ہر یره (رضی الله عنما) (جو غیر فقیه ہے ) ایسے راوی کی حدیث اگر قیاس کے موافق ہوگی تو عاس پر عمل کیا جائے گا اور آگر مخالف ہوگی تو قیاس نہ چھوڑا جائے گا سوائے مرورت خاص کے۔"

ناظرین غور کریں کہ اس شرط کا بتیجہ کیسا بھیانگ ہے جو علائے اصول نے خود ہی بتادیا ہے کہ حضرت انس ؓ اور ابوہر برہؓ جیسے خادبان خاص کو بے فقد کہ کر کنتی حدیثوں کو قیاس مجتد کے مقابلہ میں مستر دکیا گیا ہے -اناللہ-

امر دوم: امر دوم کابیان اس طرح ہے کہ بیہ اصول بعنی اشتر اط فقہ راوی امام ابو حنیفہ کاوضع کیا ہوانہیں ہلکہ عیسی بن ابان کاہے جوامام محمدؓ کے شاگر دیتھے لیے

چنانچہ صاحب نورالانوار میں فرماتے ہیں-

ثم هذه التفرقة بين المعروف بالفقه والعدالة مذهب عيسي بن

نی نیس این ایان ۲۲۱ میں ایم و میں فوت ہوئے (الفوائد اللہ ص ۱۹) محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ابان وتابعه اكثر المتاخرين واما عند الكرخى ومن تابعه من اصحابنا فليس فقه الراوى شرطا لتقدم الحديث على القياس بل خبر كل راو عدل مقدم على القياس اذا لم يكن مخالفا للكتاب والسنة المشهورة أ

"راوی فقیہ اور عادل میں یہ فرق .....عسی بن ابان کا غد جب ہے - اور اکثر متاخرین نے اس کی پیروی کی ہے لیکن امام کر فی اور ہمارے اصحاب میں سے جو اس کے پیرو ہوئے میں ان کے نزدیک راوی کی فقاہت شرط نہیں ہے کیونکہ حدیث قیاس پر مقدم ہے - بلکہ ہر ایک حدیث جو عادل راوی کی روایت ہے ہو قیاس پر مقدم ہے - جب کہ وہ کتاب اللہ اور سنت مشہورہ کے خلاف نہ ہو ۔"

(r) اسی طرح رئیس الحنفیہ امام ابن البمام جو حنفیوں کے نزدیک رتبہ اجتماد پر مانے گئے ہیں۔ <sup>بی</sup>ا پی کتاب تحریر میں اور محقق ابن امیر الحاج اس کی شرح "التقریر و الجیر" میں فرماتے ہیں۔

(مسئلة) اذا تعارض الخبر الواحد والقياس (الجمع) بينهما ممكن (قدم الخبر مطلقا عند الاكثر) منهم ابو حنيفه والشافعي و احمد عليها

''جب خبر واحد اور قیاس میں ایسا تعارض ہو کہ ان دونوں میں جمع ممکن نہ ہو تواکثر ائمہ کے نزدیک حدیث کو ہسر حال مقدم کیا جائے گا-ان میں ہے امام ابو حنیفہ ؓ اور امام شافعیؓ اور امام احمہؓ ہیں۔''

في ص 29 ا ۱۸۰۴ - نورالانوار بحث السند

علی مسیخ این ہمام کا بید در جد ''در مختار''اور اس کی شرح شامی میں مذکور ہے اور ہماری اس کتاب تاریخ اہل حدیث کسی گذشتہ فصل میں بھی اس کاذکر ہو چکاہے۔

ع التقرير جلد ثاني ص ٢٩٨مطبوعه مصر-

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ای طرح کشف الاسر ار شر کے اصول بزدوی میں اس مسئلہ کے متعلق بسط ہے بیان کرنے کے بعد کہاہے-

وقد ثبت عن ابى حنيفة رحمه الله انه قال ماجاء ناعن الله وعن رسوله فعلى الراس والعين ولم ينقل عن احد من السلف اشتراط الفقه في الراوى فثبت ان هذا القول مستحدث <sup>4</sup>

الم ابو صنیفہ سے ثابت ہو چکاہے کہ آپ نے فرمایا کہ جو کچھ ہمیں اللہ تعالی اور اس کے رسول میں کی طرف سے پہنچ جائے وہ سر آنکھوں پر (منظور) ہے اور سلف (امت) میں سے راوی کی فقابت کا شرط ہوناکسی سے بھی منقول نہیں - پس ثابت ہو گیا کہ یہ قول نیا (بدعت) ہے -

کشف الاسر ارمیں اس مسئلہ کے متعلق جو مبسوط بحث لکھی ہے اس کاذکر کر کے بعض مقالات علامہ تفتازانی نے بھی شرح توضیح میں لکھے ہیں۔ چنانچہ فرمایا۔

واما ثالثا فلانه نقل عن كبار الصحابة انهم تركوا القياس بخبر الواحد الغير المعروف بالفقه وقد نقل صاحب الكشف ما يشيرالي ان هذا الفرق مستحدث وان خبرالواحد مقدم على القياس من غير تفصيل "

تیسرے اس وجہ سے کہ بڑے بڑے محابہ سے منقول ہے کہ انہوں نے غیر فقیہ محالی کی خبر سے قیاس کو ترک کر دیااور صاحب کشف الاسر ارنے ایسا نقل کیا جس میں یہ اشارہ ہے کہ بیہ فرق بدعت ہے اور نیزیہ کہ خبر واحد

سرحال قیاس پر مقدم ہے-

ائل صاحب کشف الاسر ارامام ابو صنیف کا قول دربارہ متابعت قر آن د حدیث نقل کرنے کے بعد کلھتے ہیں کہ فقاہت رادی کی شرط سلف میں سے کسی سے بھی منقول نہیں - لنذاب بات نئی گھڑی ہوئی اور بدعت ہے - پس اس سے بیہ بھی ثابت ہو گیا کہ امام ابو حنیفہ اس قول کے قائل نہ تھے - رکشف الاسر ارجلد نانی ص ۲۰۳ مطبوعہ مھر)

\*\* تاریخ مصری جلد اص ۱۹۳)

اخیر میں ہم امام الهند حصرت شاہ ولی اللہ صاحب رحمتہ اللہ علیہ کی عبارت نقل کرتے ہیں۔ جو خاص اس مسئلہ کے علاوہ بعض ویگر اصول حفیہ کی نسبت بھی ہے کہ ان سب اصول کی روایت حضرت امام ابو حنیفہ اور ان کے بزرگ شاگر دوں (امام ابو بوسف اور امام محمد ) سے ہرگز صبح نہیں ہے۔ اور ان پر محافظت کرنا متقدین حفیہ کا دستور نہیں تھا جیسا کہ امام بردوگ کرتے ہیں۔ چنانچہ فرماتے ہیں۔

(ومنها) انى وجدت بعضهم يزعم ان بناء الخلاف بين ابى حنفية والشافعى رحمهما الله على هذه الاصول المذكورة فى كتاب البزدوى و نحوه وانما الحق ان اكثرها اصول مخرجة على اقوالهم وعندى ان المسئلة القائلة بان الخاص مبين ولا يلحقه البيان وان الزيادة نسخ وان العام قطعى كالخاص وان لا ترجيح بكثرة الرواية وانه لا يحب العمل بحديث غير الفقيه اذا انسد باب الراى وان لا عبرة بمفهوم الشرط ولوصف اصلا وان موجبا لامر هو الوجوب البتة وامثال ذلك اصول مخرجة على كلام الائمة وانهار لا تصح بها رواية عن ابى حنيفة وصاحبيه وأن ليست المحافظة عليها والتكلف فى جواب مايرد عليها من صنائع المحافظة عليها والتكلف فى جواب مايرد عليها من صنائع المتقدمين فى استنباطهم كما يفعله المزدوى وغيره احق من المحافظة على خلافها والجواب عما يرد عليه (حجة الله مصرى حلد اول ص٥٠١ ٢٠٠١)

ان میں سے ایک ہے ہے کہ میں نے بعض کوپایاجو یہ گمان کرتے ہیں کہ امام ابو حنیفہ اور امام شافعی (رحمہمااللہ) کے اختلاف کی بنااس اصول پر ہے جو کتاب بردوی وغیرہ میں نہ کور ہیں اور حق یہ بات ہے کہ اکثر کی ان اصول میں سے ان کے اقوال سے تخ سج کی گئ ہے - اور میر سے نزدیک یہ مسئلہ کہ خاص بذات خود واضح ہوتا ہے اس کو بیان کی ضرورت نہیں ہوتی - اور یہ کہ

نیادت بھی ایک قشم کا نیخ ہے اور یہ کہ عام مثل خاص کے قطعی ہو تاہے اور یہ کہ راویوں کی کثرت سے ترجیح نہیں ہو سکتی۔ اور نیزیہ کہ جب رائے اور قیاس کا در وازہ بند ہو جائے تو غیر فقیہ (صحابی) کی روایت پر عمل کر ناواجب نہیں اور بیہ کہ منہوم اور شرط اور وصف کا ہم گز اعتبار نہیں اور بیہ کہ امر کا نقاضا ضرور ضرور وجوب ہی ہے اور مثل ان کے دیگر اصول ایسے ہیں جن کی انکہ کے کام سے تخ تن کی گئی ہے۔ اور ان اصول کی روایت امام ابو حنیفہ اور آپ کے صاحبین (امام ابویو سف اور امام محر سے سے طور پر ثابت نہیں اور یہ کہ ان اصول کی نگہ ان کر ناور ان اعتر اضوں کے جواب میں جو ان پر وار د ہوتے ہیں تکلف کرنا جس طرح بردوی و غیر ہ کرتے ہیں اپنے استباطوں میں متقد مین کا دستور نہیں تھا اور وہ ان کے خلاف پر محافظت کرنے اور ان کے جواب سے جو ان پر وار د ہوتے ہیں زیادہ حقد ار نہیں ہیں۔

ان حوالجات ہے بخو بی ظاہر ہو گیا ہے کہ محدثین کے علاوہ خود حضر ات حنفیہ بھی صریحاً لکھتے ہیں کہ اشتر اط فقہ راوی کااصول حضر ت امام ابو حنیفہ کامقر ر کر دہ نہیں ہے۔ بلکہ عیسی بن ابان کاایجاد کر دہ ہے اور اس سے پیشتر کسی بھی امام نے بیہ بات نہیں کی۔

اب ہم اس کی وجہ بیان کرتے ہیں کہ عیسی بن ابان نے یہ اصول کیوں وضع کیا۔
عیسیٰ بن ابان ابتداء میں اہل حدیث تھے۔ امام محد کی صحبت میں رہ کر ان سے متاثر
ہو گئے یہ خیالات میں انقلاب ہوا۔ تو اختلاف کے وفت نئے اختیار کر دہ طریق کے
مقابلہ میں جور ولیات آئیں۔ ان کی تحقیقات میں اس شرط کا بڑھانا ضروری خیال کیا کہہ
جو صحابہ غیر فقیہ ہوں باوجو دان کے صادق وعادل ضابطہ ہونے کے قیاس (اپنی رائے)

الله مسینی این ابان کے اس تبدیل طریق کاذ کر ''الفوائدالہید ''میں موجود ہے۔ ص ۲۱۔

ع تیاں سے مراد ہم نے میسیٰ بن ابان کی ذاتی رائے اس لئے بیان کی ہے کہ حقیقت میں کوئی بھی صحح حدیث عقل صحح حدیث عقل صحح حدیث عقل صحح اور قیاست شرق کے خلاف نہیں ہوتی جو کچھ اختلاف ہوتا ہے وہ قیاس

کے مقابلہ میںان کی روایت کو ٹھکرادیا جائے -اللہم احفظنا-

امر سوم : - په که حضرت ابوېرېرهٌ فقيه ومجمتد تتھے باعامي ؟ سواس کا بيان اس طرح ہے کہ حضرت ابوہر ریوں کے مجتمد ہونے ہے انکار کرناعلم حدیث دروایت ہے مطالعہ کی کی کا نتیجہ ہے۔ورنہ جو شخص اسفار حدیث پر نظر رکھتا ہو -اسے بغیرتشلیم کے جارہ نہیں کہ حضرت ابوہریر ؓ فقہائے صحابہ میں ہے تھے۔ تمام اسباب اجتمادان کو قدرت نے عطا کئے تتھے -اوروہ صحابہؓ کی جماعت میں برابر صاحب فتوی اور صاحب اجتماد تتھے ∸اس بات کا اقرار خود حنفیہ شراح اصول کو بھی ہے۔ جنہوں نے علم حدیث بڑھا۔ اور حضرت ابوہریر ٌ کی روایات واجتمادات کو نظر غور ہے دیکھا۔ چنانچہ ہم بعض کی عبارتیں نقل کرتے ہیں-علامہ ابن ہامؓ جو متاخرین حنفیہ میں در جداجتہاد تک <u>مہنی</u>ے-اور مذہب حنفی کے خاص الخواص حامیوں میں ہے ہیں فتح القدیر شرح ہدایہ میں فرماتے ہیں – والمانة الالف الذين توفي عنهم صلى الله عليه وسلم لا يبلغ عدة المجتهدين الفقهاء منهم اكثر من عشرين كالخلفاء والعبادلة و زيد بن ثابت و معاذ بن جبل و انس و ابي هريرة و قليل والباقون يرجعون اليهم ويستفتون منهمك

اور ایک لاکھ اصحاب جن کو چھوڑ کر آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم فوت ہوئے۔ان میں سے محتدین کی تنتی میں سے زیادہ تک نہیں پہنچتی مثلا خلفاء اربعه اور عباد له اور زیدبن ثابت اور معاذبن جبل اور انس اور ابو ہریرہ اور کیجھ اور تھوڑے ہے۔اور ہاتی سب کارجوع اننی (مجمتدین صحابہ ) کی طرف ہما۔ · اوروہ انہی ہے فتوی یو جیما کرتے تھے۔

کرنے والے شخص کی رائے ہے ہو تاہے - سوحدیث کا مرتبہ اس سے بہت بلندہے کہ وہ کسی خاص شخص کے قیاس کے خلاف ہونے کے سبب در جداعتبار سے ساقط ہوجائے۔ رہنا لا تزع فلو بنا بعد اذهدىتنا–

فتخالقد برشرح مدابيه نولكثوري جلد دوم ص ١٣١

ای طرح علامہ عبدالعزیز بخاری حفیؒ نے تو کشف الاسرار شرح "اصول بزدوی" میں نمایت زور سے حضرت ابو ہریں گا مجتمد ہو ہا یکھا ہے اور اس کے انکار کرنے والے کی تردید کی سے چنانچہ فرماتے ہیں۔

على انا لا نسلم ان ابا هريرة رضى الله عنه لم يكن فقيها بل كان فقيها ولم يعدم شيئا من اسباب الاجتهاد وقد كان يفتى فى زمان الصحابة وما كان يفتى فى ذلك الزمان الافقيه مجتهد وكان علية اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم رضى الله عنهم وقد دعا النبى (صلى الله عليه وسلم) له بالحفظ فاستجاب الله تعالى له فيه حتى انتشرفى العالم ذكره وحديثه وقال اسحق الحنظلى ثبت عندنا فى الاحكام ثلاثة الأف من الاحاديث روى ابو هريرة منها الف وخمس مائة وقال البخارى روى عنه سبع مائة نفر من اولاد المهاجرين و الانصار وقد روى جماعة من الصحابة عنه فلا وجه الى رد حديثه بالقياس الله

(اس کے بعدیہ کہ) ہم یہ سلیم نہیں کرتے کہ ابوہ ریرہ فقیہ نہ سے بلکہ (ہم کہتے ہیں) کہ وہ فقیہ سے اور اسباب اجتماد ہیں ہے کوئی سبب بھی ایسانہ تھا جوان میں موجود نہ ہو اور وہ صحابہ کے زمانہ میں فقوی دیا کرتے ہے اور اس زمانہ میں سوائے مجتمد کے کوئی فقوی نہ دیا کرتا تھا - اور آپ رسول اللہ علی زمانہ میں سوائے مجتمد کے کوئی فقوی نہ دیا کرتا تھا - اور آپ رسول اللہ علی کے عالی قدر اصحاب میں سے شے - اللہ تعالی ان سب سے راضی ہو اور آ نخضرت علی نے ان (ابوہر رہ اُن کے حق میں صافظہ کی دعا کی تھی - پس اللہ تعالیٰ نے ان کے حق میں آپ کی دعا قبول فرمائی اور ساری دنیا میں ان کا ذکر اور ان کی حدیث بھیل گئی - اور انام اسحاق حنظلی نے کہا کہ ہمارے پاس اور ان کی حدیث بھیل گئی - اور انام اسحاق حنظلی نے کہا کہ ہمارے پاس (مسائل) احکام میں کل تین ہزار حدیثیں خابت ہوئی ہیں - جن میں سے (مسائل) احکام میں کل تین ہزار حدیثیں خابت ہوئی ہیں - جن میں سے

لل كشف الاسرار ص ٢٠١٣ مطبوعه مصر جلد ثاني

ڈیڑھ ہزار (صرف)حضرت ابوہریرہ گی روایت سے ہیں اور امام بخاری نے کہا کہ حضرت ابوہریرہ ہے مہاجرین اور انصار کی اولاد میں سے سات سو شخصوں نے روایت کی -اور صحابہ کی (بھی) ایک جماعت نے ان سے روایت کی پس ان کی حدیث کو قیاس ہے رد کرنے کی کوئی وجہ نہیں-

ان حوالہ جات ہے معلوم ہو گیا کہ حضرت ابوہر بری معمولی نہیں بلکہ خاص درجہ کے مجمتد تضاور جن حفیوں نے آپ کے اجتماد کا انکار کیا ہے۔علم حدیث میں فرد مایہ ہونے کے سبب کیاہے۔

امر چہارم: یعنی حضرت ابن عباسؓ کے اعتراض کی شختیق یول ہے کہ نہ تو انہوں نے حضرت ابوہر رہؓ کو غیر فقیہ سمجھ کر اعتراض کیا اور نہ اس حدیث کو خلاف قیاس جان کررد کیا۔ یہ بات تو کسی عام صحابی سے بھی بعید ہے چہ جائیکہ ابن عباسؓ جیسے جلیل القدر شبع سنت کی نسبت ایسا خیال کیا جائے حاشا و کلا تو به استعفر الله۔

کشف حقیقت: اصل بات بیہ ہے کہ اس حدیث کے متعلق دونوں صحابیوں (حضرت ابن عباسٌ اور حضرت ابو ہریرؓ) میں فہم مطلب میں اختلاف تھا حضرت ابو ہریرؓ اس کو ظاہر پر حمل کرتے تھے بعنی وضو سے وضو کے متعارف مراد لیتے تھے۔ اور حضرت ابن عباسؓ اس جگہ وضو سے صرف ہاتھ اور منہ کا اندرونی حصہ صاف کرنا یعنی کلی کرنا مراد لیتے تھے۔ اس لئے حضرت ابن عباسؓ نے نظائر سے سمجھایا کہ جب گرم پانی وغیرہ سے وضو متعارف جائز ہے۔ تو آگ پر بکی ہوئی چیز کھانے سے وضو کس طرح ٹوٹ جائے گا۔ لہذا اس حدیث میں وضو سے مراد وضو کے متعارف نہیں۔ بلکہ صرف ہاتھ (جس سے کھایا) اور منہ (جس میں کھایا) ان ہر دو کو صاف کرنا یعنی دھولینا مراد ہے اور بس ۔ جو پچھے ہم نے فہم مطلب کے اختلاف کی نسبت لکھاوہ بعد کے علماء میں بھی برابر چلا آیا۔ چنانچہ لغت حدیث "نہا ہیا بن اثیر "میں لفظ وضو کے ذیل میں لکھا

وقد يراد به غسل بعض الاعضاء ومنه حديث توضؤا مما غيرت

النار ارادبه غسل الايدى والافواه من الزهومة وقيل اراد به وضوء الصلوة وذهب اليه قوم من الفقهاء !

" بعنی اور بھی وضو سے صرف بعض اعضاء کادھونا مراد ہوتا ہے اور اس معنی میں حدیث" توضو اُ مما غیرت النار" ہے بعنی بیہ حدیث اس شے کے کھانے سے وضو کر وجے آگ نے متغیر کیا ہو اس حدیث میں " توضواء" سے مراد ہاتھ اور منہ کاوھونا ہے - بوجہ چکنائی کے اور بعض نے کہا کہ اس سے مراد نماز کاوضو ہے اور اس طرف بھی فقہاء کی جماعت گئی ہے - "
حضرت ابن عباس نے اس حدیث میں جو معنی مراد لئے ہیں ان کی تائید دیگر

احادیث مر فوعہ سے بھی ہوتی ہے چنانجہ سنن ابی داؤد میں ہے۔"باب الوصوء من اللبن"اس لفظ میں وضوصاف لکھاہے پھراس کے بعد حضرت ابن عباس کی روایت سے ذمل کی روایت ذکر کی ہے۔

عن ابن عباس ان النبي صلى الله عليه و اله وسلم شرب لبنا فدعا بماء فتمضمض ثم قال انه له دسما<sup>ي</sup>

ولا کہ آنخضرت ﷺ نے دودھ نوش فرمایا۔ توپائی طلب کیا پس کلی کی اور فرمایا کہ اس میں چکنائی ہوتی ہے۔"

اس روایت میں صاف مذکور ہے کہ آنخضرت ﷺ نے دود ھے پیابعد ازاں کلی کر لی-اور فرملیا کہ اس میں جکنائی ہوتی ہے - گویاکلی کرنے کی وجہ سمجھادی-

اس سے زیادہ ہیہ کہ و ضو کا لفظ محض ہاتھ دھونے اور کلی کرنے کے لئے خاص آنخضرت ﷺ کی زبان مبارک ہے دیگر احادیث سے بھی ثابت ہے۔ چنانچیہ مشکوۃ میں بحوالہ تر مذی وابوداؤد حضرت سلمان فارسی سے روایت ہے کہ -

فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم بركة الطعام الوضوء قبله

لە نمايەا بن اخير جلدىم بذيل لفظاد ضو مەسىمەن ئىرىن

سنن ابی داؤد

والوضوء بعده رواه الترمذى وابو داؤدك

"رسول الله على فن فرمايا- كهانا كهاني سے پہلے بھى وضو كر لينے اور اس كے پچھے بھى وضوكر لينے سے كھانے ميں بركت ہوتى ہے-"

اس حدیث کے ذیل میں شراح حدیث وضوء سے مراد غسل الیدین والفہ کھتے ہیں۔

اس سے بھی زیادہ بیر کہ تر مذی میں حضرت عکراش سے ایک روایت کے ضمن میں ہے کہ

ثم اتينا بماء فغسل رسول الله صلى الله عليه وسلم يديه ومسح بلل كفيه وجهه وزراعيه وراسه وقال يا عكراش هذا الوضوء مما غيرت النارس (رواه الترمذي)

"ہم پانی لائے تو آنخضرت ﷺ نے دونوں ہاتھ دھوئے-اور اپنے ہاتھ کی تری سے مند اور دونوں ہازوؤں اور سر کو چھوااور فرمایا اے عکر اش! آگ لگی ہوئی چیز سے وضو کرنا ہمی ہے۔"

اس حدیث ہے صاف معلوم ہو گیا کہ وضو کا لفظ اس طہارت کے علاوہ بھی بولا جاتا ہے-جو" نماز" کے لئے مخصوص ہے-

پس ای طرح حفرت ابن عباسؓ آگ پر کی ہوئی چیز کے کھانے کی حدیث "وضو" کے لفظ کو صرف کلی کرنے اور ہاتھ دھولینے پر محمول کرتے تھے۔للذا میہ کمنا کہ انہوں نے حفرت ابوہر بریؓ کوغیر فقیہ جان کر اور ان کی روایت کو خلاف قیاس جان کر روکر دیا تھاور ست نہ رہا۔ولٹد الحمد

بإنجوال امر: تحقيق حديث مفراة

ل مشكوة كماب الأطعمه

ت مشكوة ندكوره بالاحاشيه بين السطور نيز حاشيه معقول ازمر قاة شرح مشكوة از ملاعلى قارى حنفى-

ت مشكوة كتاب الاطمعه ١٢

عن ابی هریوة ان النبی صلی الله علیه وسلم قال لا تصووا الابل والغنم فمن ابتاعها بعد ذلك فهو بخیر النظرین بعد ان یحلبها ان رضیها امسكها وان سخطها ردها وصاعا من تمر. متفق علیه (منتقی) بروایت بخاری و مسلم حفر ت ابو بر روً سے مروی ہے که رسول الله علیہ فرمایا کہ او نفی اور بحری کے تقنول میں دود ھ بندنه کرواور جوالی حالت کے بعد اس جانور کو نرید کے تواہد دونول امرول میں سے ایک کا اختیار ہے بعد اس کے کہ اسے دوه (کر آزما) لے اگر اسے پند ہو تورکھ لے اور اگر ناپند ہو تورکھ کے اور اگر ناپند ہو تو واپس کردے اور ایک صاع مجورین (ساتھ ویوے)

تصریہ سے بیہ مراد ہے کہ جانور کے تھنوں میں دودھ ردک رکھاجائے بعض لوگ ایسا کرتے ہیں۔ تاکہ اس جانور کا دودھ زیادہ معلوم ہواور خریدار اسے شوق سے خرید لے۔ چونکہ اس میں دھوکہ پایا جاتا ہے اس لئے آنخضرت ہے تھنے نے اس سے روکا اور فرمایا کہ جو مخص ایساجانور خریدے تواسے دالیوں کا اختیار ہے اور یہ بھی فرمایا کہ اگر واپس کرے تواس دودھ کے عوض جو اس نے دوہ کر حاصل کیا ہے ایک صاع محبوریں بھی ماتھ دیوے ۔ اس حدیث کو امام بخاری اور مسلم کے علاوہ دیگر انکہ حدیث نے بھی روایت کیا ہے مثلاً امام الک الم ابوداؤد امام تریدی اور امام نسائی رجم مم اللہ اجمعین رسول اللہ علی کی یہ حدیث اپنے مطلب میں بالکل صاف ہے اور اس کی حکمت رسول اللہ علی کے کہ آب دھو کے فریب کے سودے سے منع فرماتے ہیں۔ اور یہ اور معقولیت عیال ہے کہ آپ دھو کے فریب کے سودے سے منع فرماتے ہیں۔ اور یہ اور معقولیت عیال ہے کہ آپ دھو کے فریب کے سودے سے منع فرماتے ہیں۔ اور یہ

رو رہے ہیں ہے۔ میں اور کیا ہے۔ اور اس ایک ایک مناسب ہے۔ عمر آپ کے منصب ویز کیھی (جمعد پ ۲۸) کے بالکل مناسب ہے۔

ل ایک صاع عراتی کاوزن چار سیر انگریزی کے برابر ہوتا ہے اور خبازی صاع کاوزن قریبا پونے تین سیر کے برابر ہوتا ہے اور خبازی صاع کاوزن قریبا پونے تین سیر کے برابر -امام ابو یوسٹ نے صدقہ فطر میں عراقی چھوڑ کر امام مالک کی موافقت میں خبازی کو اختیار کیا (نافع کبیر حاشیہ جامع صغیراز مولانا عبدالحی صاحب بکھنوی سے آئوٹ نمبر ۸) - سلم سیمین سورہ جمعہ میں اللہ تعالی نے فرمایا کہ میرار سول او گوں کا تزکیہ کرتا ہے ایسے اسے احکام سکھاتا ہے جس سے لوگ اعتقادی و اخلاقی و عملی خباثتوں اور خاہری اور باطنی گند گیوں سے پاک ہو جا کیں نیزا پی پاک کرتا ہے -

اس حدیث میں دو تھم ہیں "خیار رد" یعنی واپس کر دینے کا اختیار اور واپسی پر دودھ کے عوض ایک صاع طعام کاساتھ اداکر نا-

حنفیہ کرائم نے ان دونوں باتوں سے انکار کیا ہے نہ تو وہ واپسی کے اختیار کے قائل ہیں اور نہ طعام کے کیونکہ حدیث ان کے نزدیک قیاس کے بر خلاف ہے اور حضرت ابو ہریرہ سے مروی ہے اور وہ ان کے نزدیک مجتلد نہیں تصاور غیر مجتلد صحافی کی جوروایت خلاف قیاس ہووہ ان کے بال مقبول نہیں۔

اس حدیث کی صحت میں جوامام بخاری اور مسلم کی متفقہ روایت ہے ہو- کیا کلام ہو سکتا ہے ؟ حافظ ابن حجر صحیح حدیث کے مراتب مرتبہ اولیٰ کے ضمن میں لکھتے ہیں-

ویلتحق بهذا التفاضل ما اتفق الشیخان علی تنحریجه <sup>4</sup> یعنی مرتبه اولیٰ کی فضیلت میں وہ احادیث بھی شامل ہیں جن کو شیخین (امام بخاری ومسلم)نے بالانقاق روایت کیاہو -

اور مولوی عبداللہ صاحب ٹو کئی حنفی اس کے حاشیہ بین السطور میں شیخان کے لفظ پر لکھتے ہیں۔"البخاری و مسلم"

ہر چندیہ کہ حدیث درجہ اولی میں ہے۔ نیکن تقلید ایک ایسی ذہر دست تحریک ہے کہ اس کابند دلائل کی قوت قاہر وہے بھی بمشکل ٹو فتاہے۔

اسناد کی روسے اس صدیث میں کوئی جرح نہیں ہوسکتی۔اصول مح ثین کے روسے
اس میں کوئی قدح نہیں تھی۔اس لئے ند ہبی پاسداری سے اس سنت صححہ کے رد کرنے
میں اسنے حیلے تراشے گئے کہ اس حدیث کے راویوں کی جلالت قدر پر نظر رکھنے والااور
آنحضرت علیہ کی اس حکیمانہ و عاد لانہ تعلیم کی خوبی کو نظر عزت و قدر دانی سے دیکھنے
والا اور اصول تدن میں اس حکم کے نہایت ہی مفید ہونے اور عام لوگوں کو دھو کے
فریب کے ضررہ سے بچانے بلکہ خود دھو کہ دینے والے کو باطنی خباشت اور اخلاقی بد باطنی
سے پاک رکھنے کو سمجھنے والا۔منصف مز اج انسان حیر الن رہ جاتا ہے کہ اللی کیاد نیا میں

ل شرح نجنه ص ۲۷

اس ول ووماغ کے آدمی بھی ہیں جواس تھم کو خلاف قیاس کمد کررو کر دیتے ہیں-رہنا لا نزغ قلوبنا بعد اذ هديتنا-

پہلے ہم اس صدیت (مصراۃ) کے متعلق محدثین کی بعض عبار تیں لکھتے ہیں۔ان
سے آپ کو پتہ لگ جائے گا کہ سنت رسول اللہ ﷺ کے حقیقی قائل اور اس پر دل و جان
سے عامل کون ہیں؟ اور اسے صرف اپنی موافقت و مطلب براری کے وقت محض
تائیدی طور پر نقل کرنے والے کون ہیں؟ خاتمۃ الحفاظ حافظ ابن حجر فتح الباری میں
فرماتے ہیں۔

(ا) وقد اخذ بظاهر هذا الحديث جمهور اهل العلم وافتى به ابن مسعود و ابوهريرة ولا مخالف لهم من الصحابة وقال به من التابعين ومن بعدهم من لا يحصى عدده

اس صدیث کے ظاہر کو جمہوراہل علم نے لیا ہے اور اس کے مطابق ابن مسعود اور ابو ہریر ہؓ (صحابیوں) نے فتوی دیااور جماعت صحابہ میں سے ان کا کوئی بھی خالف نہیں ۔ اور اس کے مطابق تا بعین اور ان کے بعد کے ائمہ میں سے اتنی تعداد کے ائمہ نے کہا جن کی گفتی نہیں ہو سکتی۔

 (۲) وقال ابن السمعاني في الاصطلام التعرض الى جانب الصحابة علامة على خذلان فاعله بل هو بدعة وضلالة وقد اختص ابو هريرة بمزيد الحفظ لدعاء الرسول الله صلى الله عليه وسلم.

ابن سمعانی نے "اصطلام" میں کہا کہ صحابہ کی جانب تعرض کرنا اس کے کرنے اس کے کرنے اس کے کرنے اس کے کرنے اس کے خذلان (اللہ تعالیٰ کاساتھ نہ ہونے) کی علامت ہے۔ بلکہ یہ بات ایک بدعت اور گمراہی ہے اور حصرت ابو ہر ریاۃ تو آنخضرت میں ہے۔ کی دعاکی برکت سے زیادہ حفظ سے مخصوص تھے۔

(٣) وقال ابن عبدالبرهذا الحديث مجمع على صحته وثبوته من
 جهة النقل واعتل من لم ياخذ به باشياء لاحقيقته لها—

امام ابن عبد البرِ نے کہا کہ اصول روایت کے روسے اس مدیث کی صحت و ثبوت پر (ائمّہ حدیث کا) اجماع ہے اور اس محض نے جس نے اسے تشلیم نہیں کیا-ایسے عذر کئے ہیں جن کی حقیقت کچھ بھی نہیں-

(٣) والكتاب والسنة فى الحقيقة هما الاصل والاحوان مردودان اليهما السنة اصل والقياس فرع فكيف يود الاصل بالفرع بل الحديث الصحيح اصل بنفسه فكيف يقال ان الاصل يخالف نفسه حقيقت مين قر آن وحديث بى اصول (شرع) بين اور باقى دونون (اجماع و قياس) كوانمين كى طرف لو ثاياجا تا ہے - پس سنت (رسول عليه بالاستقلال) اصل ہے اور قياس فرع ہے پس اصل كو فرع ہے كس طرح ردكر سكتے بين اصل ہے اور قياس فرع ہے پس اصل كو فرع ہے كس طرح ردكر سكتے بين بكك حديث تو بذات خوداكي اصل ہے پس بي قول كس طرح صحيح موسكا ہے بكك حديث تو بذات خوداكي اصل ہے پس بي قول كس طرح صحيح موسكا ہے كہ كوئى اصل اينے آپ كے خلاف مو-

(۵) قال ابن عبد البرهذا الحديث اصل في النهى عن الغش واصل في ثبوت الخيار لمن وليس عليه بعيب واصل في انه لا يفسد اصل البيع واصل في ان مدة الخيار ثلاثة ايام واصل في تحريم التصوية و ثبو الخيار بها

حافظ ابن عبدالبرنے کہا کہ یہ حدیث کھوٹ اور دغاکی ممانعت کے متعلق اصل ہے نیزاس محف کی واپسی کے اختیار کے لئے اصل ہے جس پر فریب کی روسے عیب ظاہر نہ کیا گیا ہو نیزاس بارے میں اصل ہے کہ بچے تمام ہو جاتی ہے اور فاسد نہیں ہوتی تی نیزاس امر میں اصل ہے کہ واپسی کے اختیار کی مدت تین دن ہیں نیز سے تصریبہ کی حرمت اور اس کی وجہ سے جوت خیار میں اصل ہے۔

ا معترین مطبوعه د بلی جزء فامن ص ۳ ۷ سوز پراهادیث ممانعت تصریبه

یں مسیح مسلم کی ایک روایت میں ہے کہ واپسی کا ختیار تین دن تک ہے۔

"اور بعض نے جن کو (جناب خداوندی سے) اس حدیث پر عمل کرنے ک توفیق نہیں ملی اپنے پاس سے ایک قاعدہ گھڑ کر عذر کر دیا ہے کہ جو حدیث کوئی غیر فقیہ راوی روایت کرے جب اس کے متعلق قیاس کا دروازہ (بالکل) بند ہو جاتا ہو تواس حدیث پر عمل نہیں کیا جائے گا۔"

ان عبار توں سے واضح ہے کہ محدثین کو سنت رسول اللہ ﷺ کی کتنی رعایت اور حمایت ہے کہ اس کی خلاف ورزی کرنے والے پر حلیم سے حلیم اور متین سے متین جخص)کی طبیعت بھی ال گئے ہے۔

اس کے علادہ ایک یہ بھی سوچنے کا مقام ہے کہ امام ابو حنیفہ کے بعض شاگر دمثلا امام زفر بھی اس امر میں محدثین کے ساتھ ہیں اور بموجب ایک روایت کے امام ابو یوسف بھی اس امر میں محدثین کے موافق ہیں چنانچہ علامہ عینی حفق نے اسے خود لکھا ہے اور علامہ عبد العزیز بخاری نے کشف الاسر ارشرح اصول بزدوی میں اس کاذکر کیا ہے - چنانچہ فرماتے ہیں -

ونقل عن ابى يوسف فى بعض اماليه انه اخذ بحديث المصراة واثبت الخيار للمشترى (ص٣٠٧ حلد دوم)

اس کے بعد ہم یہ بھی کہتے ہیں کہ اچھا صحابی غیر نقیہ کی روایت کو تو آپ نے اس کے مخالف قیاس ہونے کی صورت میں متر وک العمل قرار دیا۔ لیکن جب آپ نقیہ و مجتد صحابی کی روایت کو ہر چند کہ وہ مخالف قیاس ہو تشکیم کرتے ہیں اور قیاس کو ترک

نك حجته الله مصري جلد دوم ص ١٠٣-

ل مراد حفرت شاه صاحبٌ-

کردیتے ہیں تواگر حفزت ابو ہریر گاکی موافقت میں ایک اعلی درجہ کا مجتد صحابی بھی ہیں فقے دبوے تو پھر توبہ سمجھ لینا چاہئے کہ حضزت ابو ہریر گائے سمجھی سے روایت نہیں کر رہے اور نیزید کہ ان کی بیر روایت قیاس کے بھی خلاف نہیں ہے۔

امام بخاریؒ بھی کتنے دور اندیش ہیں کہ جو پھے آپ (حنفیہ) پیچھے کہنے والے ہوت ہیں۔ وہ ان کو پہلے ہی کھٹک جاتا ہے۔ لیجئے حضرت ابو ہریرؓ کی روایت کے بعد امام بخار کؒ حفزت عبد اللہ بن مسعود کا فتوی نقل کرتے ہیں جن کی فقاہت وروایت کا اعتبار حنفی ند ہب میں خصوصیت ہے۔

عن عبد الله بن مسعود قال من اشترى شاة محفلة فردها فليرد معها صاعا من تمرونهى النبى صلى الله عليه وسلم ان تلقى البيوع.

عبدائلہ بن مسعود گئے ہیں جس نے ایس کوئی بکری خریدی جس کادودھ اس کے تعنوں میں روکا ہوا تھا تواگر وہ شخص اس بکری کووالیس کرے تواس کے ساتھ ایک صاع تمر کھجور بھی دیوے -اور آ تخضرت کے نے اس بات سے بھی منع کیا ہے کہ (باہر سے) مال (لانے والوں) کو آ کے سے جاکر ملیس (اور ان کی شہر کے نرخ سے ناواقعی کی حالت میں خرید لیس)

حافظ ابن حجرٌ اس روایت کی نسبت فرماتے ہیں-

واظن ان لهذه النكتة اورد البخارى حديث ابن مسعود عقب حديث ابى هريرة اشارة منه الى ان بن مسعود قد افتى بوفق حديث ابى هريرة فلو لا ان خبرابى هريرة فى ذلك ثابت لما خالف ابن مسعود القياس الجلى فى ذلك \*

میرے خیال میں امام بخاری حضرت ابن مسعودٌ کی حدیث حضرت ابو ہریرہ اُ

<sup>»</sup> تصحیح بخاری حامل فتح الباری مطبوعه د بلی جزو ثامن ص ۳۷۳-

في منتخ الباري جزء ثامن ص ١٣٤١ -

کی حدیث کے پیچھے اس نکتہ کے لئے لائے ہیں کہ اس بات کی طرف اشارہ کریں کہ حضرت ابن مسعود ؓ نے بھی حضرت ابو ہریرۃ کی حدیث کے موافق فتو کی دیاہے پس اگر حضرت ابو ہریرۃ کی حدیث صحیح و ثابت نہ ہوتی توحضرت ابن مسعود ؓ اس بدے میں قیاس جل کے خلاف نہ کرتے۔

اس امر کی طرف حضرت شاہ صاحبؓ بھی راوی غیر فقیہ والے عذر کار د کرتے ہوئے ارشاد کرتے ہیں-

وهذه القاعدة على ما فيها لا تنطبق على صورتنا هذه لانه اخرجه البخاري عن ابن مسعود ايضا وناهيك به على عن ابن مسعود ايضا وناهيك به

اوریہ قاعدہ بذات خود غلط ہونے کے علاوہ ہماری اس پیش افتادہ صورت پر منطبق بھی نہیں ہو تا- کیونکہ اس تھم کو امام بخاریؒ نے ابن مسعودؓ سے بھی روایت کیا ہے اور تیرے لئے کافی ہے بیغی ابن مسعودؓ کا مجتمد ہونا مسلم کل ہے۔ اس میں کسی کوکلام نہیں-

حضرت ابن مسعودٌ کی روایت کے متعلق جم اس مقام پر ایک اور ایک تھ بھی لکھتے ہیں کہ حضرت ابن مسعودٌ کا یہ فتوی دو حال سے خالی نہیں۔ یا تو انہوں نے آنحضرت ﷺ سے سنااور اس وقت اس کو آپ کی طرف مند کر کے روایت نہیں کیایا وہ اپنے اجتماد و قیاس سے کہتے ہیں۔

شق اول : یعنی آنخفرت عظی سے من کر کہا ہو تو حضرت ابو ہریرہ کی روایت کے متعلق جو عذر تھاوہ جاتار ہاکیو نکہ ابن مسعود ً بالا تفاق مجتمدین صحابہ کے ان چندا فراد میں سے ہیں جن کا شار انگلیوں پر ہو سکتا ہے اور علامہ ابن ہمام کی عبارت سے ان کے اساء اوپر منقول ہو چکے ہیں کہ ہیں سے زیادہ نہیں ہیں۔ اور اگر شق خانی ہے تو بھی حضرت ابو ہریرہ کی روایت کی نسبت سے عذر جاتارہا کہ اور اگر شق خانی ہے تو بھی حضرت ابو ہریرہ کی روایت کی نسبت سے عذر جاتارہا کہ

ا مافظ صاحب ناس جكه قياس جلى كالفظ الزاما كما ب-

<sup>🗗</sup> حجته الله معرى جلد ٢ص ١٠٣-

وہ قیاس کے خلاف ہے کیو نکہ اگر قیاس کے خلاف ہوتی توالیے جلیل القدر صحابی مجتمد کا قیاس اس کے موافق کیوں پڑتا-

لیکن ہماری شخفیق ہے کہ حضرت ابن مسعودٌ اجتماد سے فتویٰ نہیں دیتے بلکہ آخضرت اللہ سے من کر کہتے ہیں اور آپ کی طرف اساد نہ کرنے میں کوئی حرج نہیں - کیونکہ بعض دیگر صحابہ بھی اور بالخصوص ابن مسعودٌ کی بھی عادت سے پایا گیا ہے کہ وہ بعض او قات مسئلہ کاذکر کر دیتے تھے اور اسے آنخضرت ﷺ کی طرف مند نہیں کرتے تھے - حالا نکہ وہ حدیث مرفوع ومند ہوتی تھی اور اس امر کو علائے حدیث بخوبی پیچانے ہیں اور چندال محاج شوت و بیان نہیں - چنانچے اصول بردوی ہیں ہے -

وقد كانوا يسكتون عن الاسناد<sup>ك</sup>

''اور صحابہ بھی اسنادے خاموش رہتے تھے۔'' جاری تحقیق کی بنادوباتوں پرہے۔

اول اس پر کہ اس میں صاعامی نمر بھی موجود ہے جوابوہر برہ کی مرفوع روایت میں ہے -اور یہ بیان مقدار ہے اور مقاویر کا تقرر قیاس سے نہیں ہو تا بلکہ وہ ایک شرع حکم ہے جس کا تقرر صرف اللہ ورسول کا حق ہے - قیاس سے حکم شرع کی علت و حکمت کو سمجھا کرتے ہیں - مقاویر شرعیہ اور احکام شرع مقرر نہیں کئے جاتے پھر تو منصب تشریع میں شرکت ہو جائے گی (و نعوذ باللہ من ذلك)

چنانچہ اس اصولی مسئلہ کو حضرت شاہ صاحبؓ نے "مجتہ اللہ" میں بالاستقلال نمایت مبسوط اور مدلل بیان کیا ہے۔ پس جس طرح ابو ہر بر اُنے نے آنخضرت سکانے سے من کر اس مسئلہ کو ذکر کیا۔ اس طرح حضرت ابن مسعودؓ نے بھی آنخضرت سکانے کی زبان وحی ترجمان سے من کر ذکر کیا۔ ایک نے مسند ذکر کیااور ایک نے مسند ذکر شہیں کیا۔ مسئلہ ایک ہی ہو اور دہ قیاس کے متعلق نہیں ہے۔ اس کی تائیداس سے بھی ہوتی ہے کہ بھی مسئلہ ابن ماجہ میں حضرت ابن مسعودؓ سے رفعاً بھی مروی ہے گور فع کی اس

ك بحث تقليد الصحاني -ج ٣-

تصریح میں محدین کو کلام ہے-اوراس لئے امام المحدثین امام بخاریؒ نے اے اپی صحیح میں رفعاً روایت نہیں کیالیکن علامہ عبنی حنی باوجود ند جب حنی کی بے حد حمایت کرنے کے اسے تسلیم کرتے ہیں اور لطف یہ ہے کہ اسے تسلیم کر کے اپنے ند جب سے مدافعت الزام کرتے ہیں چنانچے فرماتے ہیں-

وقد نهى النبى صلى الله عليه وسلم عن التصرية وروى ابن ماجه من حديث ابن مسعود انه قال اشهد على الصادق المصدوق ابى القاسم صلى الله عليه وسلم انه قال بيع المحفلات خلابة ولا تحل الخلابة لمسلم انتهى قلت والكل مجمعون على ان التصرية حرام وغش وخداك

"آنخضرت علیہ نے تصریب سے منع فرمایا اور امام ابن ماجہ نے حضرت ابوالقاسم ابومسعور سے روایت کیا کہ انہوں نے کہا کہ میں صادق مصدوق ابوالقاسم محمد رسول اللہ علیہ پر (دل و جان سے) شہادت دیتا ہوں کہ آپ نے فرمایا محفلات (وہ جانور جن کادودھ تھنوں میں روک رکھا جائے) کی بچ (ایک قشم کا فریب ہے اور کسی مسلمان کے لئے فریب حلال نہیں (علامہ عینی کہتے ہیں) میں کمتا ہوں کہ اس امر پر سب متعق ہیں کہ تصریبہ حرام ہے اور د غااور فیریب ہے۔"

دوسری بات جس پر ہماری تحقیق کی بنا ہے ہیہ ہے کہ حضرت ابن مسعودٌ کی روایت کااخیر حصہ صحیح بخاری میں بھی مرفوع ہے وہ یہ ہے۔

ونھی النبی صلی اللہ علیہ وسلم عن تلقی البیوع اور منع کیانی ﷺ نے ان لوگول کو آ گے سے جاکر ملنے سے جو باہر سے تیج کی چزیں لاکیں -

جس طرح بیه تحکم حفر ت عبدالله بن مسعودٌ کی روایت کاایک <sup>مکز</sup>ا ہے ای طرح

حضرت ابو ہر ریے گی روایت کا بھی ایک عکرا ہے بینی جس طرح حضرت ابن مسعود گی روایت میں ''بچے مصراق'' یعنی دودھ بند کئے ہوئے جانور کی بچے اور ممانعت تلقی رکبان دو امروں کی نسبت تھم ہیں اسی طرح حضرت ابو ہر ریے گی روایت میں بھی ہے دونوں امر موجود ہیں اور پچھ اوراد کام بھی ہیں چنانچہ وہ روایت بھی امام بخاری نے حضرت عبداللہ بن مسعود گی روایت کے ساتھ لکھ دی ہے اوروہ اس طرح ہے۔

اس روایت ہے امام ہمام والا مقام نجم المحدثین سر اج المجتہدین نے سمجھا دیا کہ گو ابن مسعودٌ کی روایت میں تصرحؑ بالر فع نہیں ہے۔ لیکن وہ اصل میں سرفوع ہی ہے کیونکہ دونوں صحابیوں کی روایت میں دونوں امر نہ کور ہیں۔

الله اكبر! امام بخارى عليه رحمته الله البارى بھى دوررس اور كيے دقيقه شئاس اور فن حديث كے كيے نكته دال بين-اللهم احزه عن امة نبيك حزاء حسنا وافرا--

له بخارى عامل الفتح د ہلوى جزء ۸ ص ۳۷۳

حاصل کلام میہ کہ میہ مسئلہ محض حضرت ابو ہریر ؓ ہی سے منقول نہیں کہ اسے مخالف قیاس سمجھ کررد کر دیا جائے بلکہ ایک مجتلد صحابی سے بھی منقول ہے۔ جس کا اعتبار حنفی ند ہب میں خصوصیت سے ہے۔

## امام ابو حنیفہ کے مذہب کی تحقیق

اب اس پانچویں نمبر میں بحث کا کچھ حصہ باتی رہ گیا۔ یعنی اس بارے میں امام ابو حنیفہ کے ند ہب کی شخص ہو کہ اول تو ہم اصولا یہ کتے ہیں کہ امام ابو حنیفہ اس بات کے قائل ہی شمیں تھے کہ صحافی غیر فقیہ کی روایت جو قیاس کے خلاف ہو قابل ترک ہوتی ہے اس کا بچھ بیان توسابقا نمبر دوم میں ہو چکااور باتی اب کیا جاتا ہے۔اس کو ہم دو طرح پربیان کرتے ہیں۔

اول اس طرح کہ دیگر جزئیات کو دیکھ کر کہہ سکتے ہیں کہ حضرت امام ابو حنیفہ حدیث کے ہوتے قیاس کو ترک کر دیتے تھے - خاص کر ابوہر ریٹ گی روایت ہی ہے گئی مسائل میں قیاس کے خلاف اور حدیث کے موافق عمل کیا - چنانچہ خاتمہ الحفاظ اسی مسئلہ کی تحقیقات کے همن میں فرماتے ہیں -

واعتذر الحنفية عن الاخذ بحديث المصراة باعذارشتى فمنهم من طعن في الحديث لكونه من رواية ابى هريرة ولم يكن كابن مسعود وغيره من فقهاء الصحابة فلا يوخذ بما رواه مخالفا للقياس الجلى

اور حنیوں نے اس حدیث مصراة کے مانے میں چندایک عذر کئے ہیں۔ کی نے توحدیث میں یہ طعن کر دیا کہ وہ ابو ہر برہ گی روایت سے ہے اوروہ ابن مسعود وغیرہ فقمائے صحابہ کی طرح نہ تھے۔ پس جو کھا نہوں (ابو ہر برہ ) نے قیاس جئی کے خلاف روایت کیا اسے نمیں لیاجائے گا۔ (جل جلالہ) لمروایة کلام اذی قائلہ به نفسه وفی حکایته غنی عن تکلف الرد علیه وقد ترك ابو حنیفة القیاس الجلی لروایة ابی هریرة و امثاله

كما في الوضوء بنبيذ التمر ومن القهقهة في الصلوة وغير ذلك (فتح الباري دهلوي جزء٨ ص ٣٧١)

''اور بیابیاکلام ہے کہ اس کے قائل نے اس سے اپنے آپ کود کھ میں ڈالا-اور صرف اس کا ذکر کر دینا ہی اس کے رد کی تکلیف سے غنی کر دیتاہے اور بیٹک امام ابو حنیف<sup>ی</sup>ہ نے قیاس جلی کو حضر ت ابو ہر بریٌ اور ان جیسے دیگر صحابہ کی روایت کے مقابلہ میں ترک کر دیاہے - جیسے کہ نبیز تمر سے وضو کرنے -اور نماز میں قبقہ مار کر بننے ہے وضو کے ٹوٹ جانے ادر دیگر مسائل میں۔" اور حضرت شاہ صاحبؓ فرماتے ہیں۔

واصلوا لايجب العمل بحديث غير الفقيه اذا انسد باب الراى وخرجوا من صنيعهم في ترك حديث المصراة ثم ورد عليهم حديث القهقهة وحديث عدم فساد الصوم بالاكل ناسيا فتكلفوا في الجواب وامثال ماذكرنا كثيرة لا تخفي على المنتبع ومن لم يتبع لاتكفيه الاطالة فضلا عن الاشارة ويكفيك دليلا على هذا قول المحققين في مسئلة لايجب العمل بحديث من اشتهر بالضبط والاشارة دون الفقه اذا انسد باب الراي كحديث المصراة ان هذا مذهب عيسي بن ابان و اختاره كثير من المتاخرين وذهب الكرخيُّ وتبعه كثير من العلماء الى عدم اشتراط فقه الراوي لتقدم الخبر على القياس قالوا لم ينقل هذا القول عن اصحابنا بل المنقول عنهم ان خبر الواحد مقدم على القياس الا ترى انهم عملوا بخبرابي هريرة في الصائم اذا اكل او شرب ناسيا او ان كان مخالفا للقياس حتى قال ابو حنيفةً لو لا الرواية لقلت بالقياس 🚽 اور فقهائے حنفیہ نے ایک بیہ قاعدہ بنایا کہ غیر فقیہ کی حدیث بر عمل کرنا

لل حجة الله مصري ج اص ١٦٠

واجب نمیں ہو گا جبکہ اس سے قیاس کا دروازہ بند ہوتا ہو اور انہول نے "حدیث مصراۃ"کو ترک کر کے ایبا کر کے بھی و کھا دیا۔ پھر ان کے اس قاعدہ پر حدیث قتصہ اور بھولے سے کھالینے والے کا روزہ نہ ٹوٹنے کی حدیث ہے جوالزام وار ہ ہوا توانہوں نے اس کے جواب میں تکلف سے کام لیااور جو کچھ ہم نے بیان کیا ہے اس کی مثالیں بہت ہیں - ڈھونڈ بھال کرنے والے پر مخفی نہیں اور جویڑ تال اور تلاش نہ کرے اسے اشارہ کیا طویل بیان بھی کافی سیں اور تیرے کئے محص محققین کاب قول کافی ہے-جوانہوں نے کها که بیر مسئله که جو (صحابی) قوت حافظه اور تقوی اور دینداری میس مشهور مو کیکن فقہ واجتماد میں معروف نہ ہو تواس کی حدیث پر جب کہ اس ہے قیاس كادروازه بند ہو تا ہو عمل كر ناواجب نہيں مثلاً "حديث مصراة-" يه مذہب عیسی ابن ابان کا ہے اور بہت ہے متاخرین نے (اس کی پیروی میں )اس امر کو اختیار کیا ہے-اور امام کر خیؒ کا غد ہب یہ ہے کہ راوی کا مجتند ہو ناشر ط نہیں ہے کیونکہ حدیث (سیح) تیاس پر (بسرحال) مقدم ہے اور بہت سے علماء نے امام کرخیؒ کی چیروی کی ہے ان کا قول یہ ہے کہ یہ قاعدہ ہمارے مشاکُخ (حفنیہ) سے منقول نہیں ہے بلکہ ان سے تو یہ منقول ہے کہ ( تھیجے) خبر واحد (بسرحال) قیاس پر مقدم ہے- کیا تو نہیں دیکھا کہ انہوں نے حضرت ابوہر ری ؓ ہی کی اس حدیث پر ( برابر ) عمل کیا کہ روزہ دار جب بھول کر پچھ کھالے یابی لے (تواس کاروزہ نہیں ٹوشا) اگر چہ سے قیاس کے خلاف ہے حتی کہ امام ابو حنیفہؓ نے کہہ دیا کہ اگر (اس بارے میں ) بیرروایت نہ ہوتی تومیں قاس ہے فتو کی دیتا۔

دوسر اطریق امام ابو حنیفہ کے مذہب کی محقیق کا یہ ہے کہ حافظ ابن حجر کے کلام میں اوپر گذر چکا ہے کہ جماعت صحابہ میں اس امر میں حصر ت ابوہر بر ہ اور حضر ت ابن مسعود کے مخالف کوئی نہیں تھا'اور امام ابو حنیفہ کا مذہب ہے کہ جس امر میں قر آن و صدیث ہے دلیل ندسلے اور جماعت صحابہ میں بھی اختلاف ند ہواس میں آپ صحابہ کے اقوال سے باہر نہیں جاتے لی جس امر میں حدیث مرفوع بھی موجود ہواور اس میں ایک ایسے مجتد صحابی کا فتوی بھی ہو جس کی عظمت ان کے دل میں بغائت ہے اور اس امر میں جماعت صحابہ میں بھی اختلاف ند ہو تواس کی خلاف ورزی لیام ابو حذیفہ گاند ہب نہیں ہو سکتا۔

چھٹاامر : - یعنی خبر واحد کے لئے موافقت کتاب وسنت مشہور کاشر طاہو تاسواس
کا بیان اس طرح ہے کہ یہ قاعدہ تو سنر اہے لیکن حقیقت میں سنت صححہ کو ٹال دینے کا
خفیہ اور مہذب حیلہ ہے کیونکہ یہ قاعدہ اس حدیث پر چیال سیں ہو تا - قر آن مجید کی
کوئی آیت یا آنخضرت عظیمہ کی کوئی صحح و مشہور حدیث یا کم از کم صحح خبر واحد ایسی سیں
کوئی آیت یا آنخضرت عظیمہ کوئی صحح و مشہور حدیث یا کم از کم صحح خبر واحد ایسی سیں
جس میں اس" حدیث مصر آق" کے خلاف حکم مذکور ہو اور اسے اس کا مخالف کہ کر رد
کر دیا جائے - علائے حفیہ نے اس امر میں جو پھے لکھا ہے وہ کتاب و سنت کے بعض احکام
سے نتائج اخذ کر کے ایک حکم کو اپنے ذہن میں جمالیا ہے پھر اس حدیث کے حکم کو اس
اپ سمجھے ہوئے ذہن حکم کے خلاف قرار دے کر حدیث رسول اللہ عظیمہ کو ٹال دیا ہے
اور اس روش ہے آنخضرت عظیمہ نے مناف قرار دے کر حدیث رسول اللہ عظیمہ کو ٹال دیا ہے
اور اس روش ہے آنخضرت علیہ نے منافر مایا ہے چنانچہ وار د ہے کہ

سمع النبی صلی الله علیه وسلم قوما یتدارؤن القران فقال انما هلك من كان قبلكم بهذا ضربوا كتاب الله بعضه ببعض وانما نزل كتاب الله یصدق بعضه بعضا فلا تكذبوا بعضه ببعض فما علمتم منه فقولوا و ماجهلتم فكلوه الی عالمه (رواه احمد وابن ماحه) آنخضرت الله نه فراو و رق آن من جمر الرواه احمد وابن ماحه كم تخضرت الله في الوكول كو قر آن من جمر الروا كان الوكال كان من المراس كان المراس كان و ترايا كان من المراس كان و تراس كان و ترا

للہ اس امر کو ہم سابقافر قد مرجیہ کے ضمن میں حضرت امام ابو حنیفہ ؒ کے ذکر میں بہ تفصیل بیان کر چکے ہیں۔

المستكنوة كتاب العلم ص ٢٤

انلّه کی بعض آیات کو بعض ہے تکرایااور کتاب اللّه کی آیات توایک دوسری کی تصدیق کرتی ہوئی نازل ہو کیں پس تم بعض کو بعض سے نہ جھٹلاؤ جو بات تم کو کتاب اللّه ہے معلوم ہو جائے وہ کہہ دواور جو معلوم نہ ہواہے اس کے جانے والے کے سپر دکر دو(یعنی خوداس میں لب کشائی نہ کرو)

پی جائز نہیں کہ نصوص کتاب و سنت کو آپس میں کراکر بعض کو بعض ہے روکر
دیں -اس کے بعد یہ بھی سمجھ لینا جاہنے کہ شرط ندکورہ بالا کے معنی یہ نہیں ہیں کہ کسی
آیت یا سنت مشہورہ سے جو پچھ کسی نے اجتہاد سے مستبط کیا ہو'اس کی موافقت ضروری
ہے - بلکہ اس کے معنی تویہ ہیں کہ جو تھم اس خبر واحد میں ندکور ہے کسی آیت قر آنی یا
سنت مشہورہ مقبولہ میں اس کے خلاف فدکور نہ ہو - مثلاً "حدیث تصریب" میں دو تھم

ایک تصریب پر مشتری کو واپسی کا ختیار دوم واپسی کی صورت میں ایک صاع بچھور کاساتھ اداکرنا-پس اس کی مخالفت میں کوئی ایس آیت باحدیث مشہور (یا کم از کم صحح خبر واحد بی سبی) پیش کر دی جائے - جس میں الن دو نول حکموں کے خلاف حکم ہو لینی اس میں تصریبہ پرواپسی کاحق زائل کیا گیا ہو -اور دووھ مفت میں ہضم کر جانا فرمایا ہو اور مفت میں ہضم کر جانا فرمایا ہو اور ہم نہایت یقین سے کہتے ہیں کہ قر آن و حدیث میں کی ایس نص نہ طے گی 'اور نہ آج تک علائے حفیہ کو ملی ہے - ورنہ وہ اپنی اجتمادی قوت کو صرف کرنے پر مجبور نہ ہوتے -

علامہ عینی حفیؒ نے شرح صیح بخاری میں جس قدر امور ذکر کئے ہیں۔وہ سب استباطی ہیں۔ جن کی موافقت اللہ کے رسول اور اس کی شرع کے امین و مبین صلوات اللہ علیہ وسلامہ پر لازم گرداننی عکس موضوع ہے۔اور یمی توضیح ہے فتح الباری کی اس عبارت کی جو سابقا گذر چکی ہے لینی فکیف یود الاصل بالفرع لیعنی حدیث رسول اللہ علیقے کو جواصل ہے قیاس ہے جو فرع ہے کس طرح رد کر سکتے ہیں ؟

باوجود اس کے پھر بھی علائے حدیث ان میں سے ایک ایک کا جواب دے کر

سبكدوش ہو چکے ہیں-اور حافظ ابن عبدالبُرِّ كے كلام سے انهى كى نسبت "لاحقيقة لها" يعنى وہ بالكل بے حقيقت ہيں كا حكم گذر چكاہے اور فتح البارى اور نيل الاوطار اور اعلام الموقعين ميں بالتقنييل مذكور ہيں-

سا توال امر: یعنی روایت نکٹر لکم الاحادیث عنی .... الح کا جواب ہیہ ہے کہ یہ روایت بالکل جمو ٹی اور موضوع ہے اور صاحب اصول شاشی کی فن حدیث سے بے خبری کی دلیل ہے اور اصول شاشی کے بعض محشی توالیہ بھی ہوئے جنہوں نے اس کا پیتہ صحیح بخاری میں نہ ہے اور نہ ہو سکتی اس کا پیتہ صحیح بخاری میں نہ ہے اور نہ ہو سکتی ہے۔ کیونکہ یہ حقیقت میں موضوع ہے اور اس بات کو خود حنفیہ نے تسلیم کیا ہے۔ چنانچہ علامہ تفتاز انی تلو تح میں اس مسئلہ یعنی خبر واحد کے سلسلہ میں حدیث مصراة کے خداس روایت کی نسبت فرماتے ہیں۔

واستدل على ذلك بقوله عليه السلام يكثر لكم الاحاديث من بعدى فاذا روى لكم عنى حديث فاعرضوه على كتاب الله فما وافق فاقبلوه وما خالفه فردوه واجيب بانه خبر واحد وقد خص منه البعض اعنى المتواتر والمشهور فلا يكون قطعيا فكيف يثبت به مسئلة الاصول على انه مما يخالف عموم قوله تعالى ما اتكم الرسول فخذوه (ومانهكم) وقد طعن فيه المحدثون بان في رواية يزيد بن ربيعة وهو مجهول وترك في اسناده واسطة بين الاشعت وثوبان فيكون منقطعاو ذكر يحيى بن معين انه حديث وضعته الزنا وقو البخارى اياه في صحيح لا ينافي الانقطاع

"اس بات پر آ مخضرت اللی کے اس قول سے استدلال کیا گیا ہے کہ آپ نے فرمایا میر بے بعد تہمارے پاس میری بست کی احادیث بیان کی جائیں گی پس جب تہمارے پاس میری طرف سے کوئی حدیث روایت کی جائے تو اسے "مکاب الله" پر پیش کرنا- پس جواس کے موافق ہواسے قبول کر لینااور

جواس کے خلاف ہواہے رد کر دینا-اوراس کا بد جواب دیا گیاہے کہ یہ خبر واحد ہے اور اس سے بعض اقسام حدیث لیعنی حدیث متواتر اور حدیث مشہور مخصوص ہیں- پس بیر (حدیث) قطعی نہیں ہو سکتی- پس اس ہے اصول کا بیہ مئلہ کس طرح ثابت ہو سکتا ہے علاوہ اس کے بیہ بھی ہے کہ یہ (حدیث) ما اتکم الرسول فخذوہ لین جو کھے تم کورسول اللہ ﷺ دیویں لے لو کے عموم کے خلاف ہے-اور محدثین نے اس میں طعن بھی کیاہے- کیونکہ اس کے راویوں میں ہے بزید بن ربیعہ ہے اور وہ مجھول ہے –اور اس کی اسناد میں اشعت اور ثوبان کے درمیان ایک واسطہ متر وک ہے۔ پس بیہ (روایت) منقطع ہے - اور امام یچیٰ بن معین نے کما یہ حدیث زندیقوں (بے دین لوگوں) نے جعلی بنائی ہے -اور امام بخاریؒ کا اس کو اپنی صحیح میں روایت کر نا اس کے منقطع ہونے کے منافی نہیں'' الوت کی مطبوعہ مصر جلد ۲ص ۹ ) آٹھوال امر: حدیث مصراۃ کا تھم معقول و حکیمانداور عدل وانصاف کا پیانہ ہے-یملے قیاس شرعی کی حقیقت سمجھ لینی ضروری ہے-اور وہ یہ ہے کہ ہمارے سامنے الیہا امر آجاوے جس کے تھم کے لئے کوئی خاص نص شرعی قرآن یا حدیث ہے ہمیں معلوم نمیں - پس ہم کتاب و سنت میں نظر کر کے کوئی ایسی نص معلوم کریں جس سے اس پیش افتاد ہامر کو تعلق ہو -اوران دونول میں ایک علت جامعہ یائی جائے - پس اس علت جامعہ کی وجہ ہے ہماس پیش افتادہ امریر وہی تھم لگادیں جواس منصوص امرییں شارع علیہ الساام کی طرف ہے لگا ہوا ہے۔ پس سے حقیقت قیاس شرعی کی - چنانچہ

ا منادمہ تفتازانی کا اس روایت کو امام بخاری کی تخریخ قرار دینا بالک غلط ہے۔ بھلا یہ منکر موضوع ا روایت سی بخاری میں کیے او سکتی ہے علامہ نے بعض محشوں کی چیروی سے بغیر شختیق کے ایسالکھ دیا ہے اور ایسی یا تیں کتب فقد میں بہت میں کہ ان کی نقل در نقل غلط ہی ہوتی گئی۔ مثانا صاحب نور ان نوار نے کھاکہ قرآن میں ہے وار سمعولوا مجدوا حالا نکہ قرآن میں اس طرح ہے یا ایمها الذین المنوا الرعام واستحدوا الاجواد فقمالے غلط ہی نقل کئے جاتے ہیں۔

هو تعدية الحكم من الاصل الى الفرع بعلة متحدة لا تدرك يمجر د اللغة!

www.KitaboSunnat.com

"قیاس میہ ہے کہ اصل (یعنی نص قر آن و حدیث) کا تھم فرع (امرپیش افقادہ) پر علت جامعہ کی وجہ سے لگایا جائے جس کاادراک مجر د لغت سے نہ ہو۔"

اور علامہ تفتاز انی اس کی شرح میں فرماتے ہیں-

وفي الشرع مساواة الفرع للاصل في علة حكمه

اور شریعت میں قیاس نام ہے فرغ کااصل کے مسادی ہونے کاعلت تھم میں اور شیخ ابن ہمام حنفی '' تحریر''میں فرماتے ہیں۔

وفى الاصطلاح مساواة محل لاخر فى علة حكم له شرعى لا تدرك من نصه بمجرد اللغة!

" بعنی اصطلاح میں قیاس میہ ہے کہ ایک محل دوسرے کے مساوی ہو اس کے تھم شرعی کی علت میں جو مجر د لغت ہے معلوم نہ ہو سکتا ہو۔" اور حصرت شاہ صاحب رحمتہ اللہ علیہ حجتہ اللہ میں فرماتے ہیں۔

تمثيل صورة بصورة في علة جامعة بينهما. ع

'' یعنی قیاس تمثیل ہے ایک صورت کی دوسر ی صورت سے اس علت جامعہ میں جو دونوں کے در میان ہو -''

ان سب عبار توں کاحاصل مطلب قریباً لیگ بی ہے-اورامر مشتر ک زیر تحقیق میں سب متفق ہیں-

ان سب عبار نوں سے واضح ہو گیا ہے کہ قیاس واجتماد کی ضرورت اس امر میں پرنی ہے جس میں نص شرعی معلوم نہ ہویا موجود نہ ہو -اور یہ بھی کہ قیاس کی بنانصوص

له ص۵۲جلد۲-

ت ص ۱۱۷ ج ۱۱ مطبوعه مصر-ت

ص ۵ ۱۳ جلد المطبوعه مصر~

قر آن وحدیث پر ہے جس سے غیر منصوص کا تھم اخذ کیاجاتا ہے۔اوراس ضرورت کو رفع کیاجاتا ہے اس لئے اھل اصول بالا نفاق کہتے ہیں کہ قیاس مظہر تھم ہو تا ہے نہ کہ مثبت تھم لیعنی قیاس سے اس تھم کو ظاہر کیا جاتا ہے۔ جو نصوص شرعیہ میں ملحوظ شارع ہے۔نہ کہ نئے سرے سے کسی تھم کی ایجاد-چنانچہ صاحب تو منبح فرماتے ہیں۔ و هذا ما قالوا ان القیاس مظهر للحکم لا مثبت یہ

پس قیاس شرعی بیہ نہیں ہو سکتا کہ کسی خاص نص شرعی کواجتہاد واشنباط ہے رو کر دیا جائے۔

خلاصة الرام بيرك قياس شرعى بيرب كه منصوصات قر آن وحديث كواصل بتا كر غير منصوص كا تحكم معلوم كيا جائے بيه نهيں كه نصوص قران و حديث كو جو اصول شرع بيں اپنے استنباط سے رد كر ديا جائے و هل هذا الا عكس الموضوع يعنى اس سے تواصل حقيقت ہى بليٹ جائے گی-اور اصل (قران و حديث) فرع ہو جائے گا-اور فرع (قياس) اصل ہو جائے گی-جيسا كه فتح البارى سے سابقا حافظ ابن عبد البرشك قول سے گذر چكا-

اس سے صاف معلوم ہو گیا کہ حدیث مصراۃ اصالۃ نصوص شرعیہ میں سے
ہے-اوراپیے شوت کے لئے کسی قیاس کی مختاج و ممنون احسان نہیں-لیکن چونکہ ہر
عمم شرعی اپنے اندر ایک مصلحت و حکمت رکھتا ہے جس میں بندگان خدا کی دنیوی و
اخروی یا اخلاقی بہتری ہوتی ہے- ہم اس حکمت کے متعلق بھی پچھ لکھتے ہیں تاکہ
ہمارے ناظرین کواس کی معقولیت انجھی طرح ذہن نشین ہو جائے-

سو معلوم ہو کہ جب آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم جانور کواس کے تھنوں میں دورہ روک کر بیچنے سے منع کرتے ہیں۔اوراگر کوئی اس طرح کرکے جانور کو چو دیوے تو آپ میں آپ تو آپ اس خریدار کے لئے داپس کر دینے کا حق ثابت کرتے ہیں۔ تواس میں آپ

ك توشيحونورالانوار-

ت ص۵۳ ج۲مطبوعه مصر۱۲

دھوکہ اور فریب دینے ہے روکتے ہیں۔اس ہے دھوکہ دینے والے کو توباطنی خبائت اور اخلاقی برائی سے پاک رکھنا منظور ہے۔اور جس کودھو کے سے ابیاجانور دیا جائے اس کے مال کو نقصان سے اور اس کے دل کو صد مہ سے مہانا منظور ہے کیو نکہ جب کی جانور کا دودھ ایک وقت یادوو قت اس کے تھنوں میں بندر کھا گیا۔اور معرض نجے میں پیش کیا گیا تو جانور کو تاحق تکلیف پینچنے کے علاوہ یہ بات بھی ہے کہ خریدار تو بی سمجھے گاکہ عاد ہ اور معمولاً اس جانور کا دودھ آتا ہی ہوا کر تا ہے اور حقیقت یہ ہے کہ اتنا نہیں ہوتا تو یہ سرامر فریب ہوتا ہو ہے۔ پس حکیم حقائی۔ رسول ربانی تھنے فرماتے ہیں کہ جو شخص ایسا جانور خرید لے اور بعد میں اے معلوم ہو کہ مجھے دھو کہ دیا گیا تو وہ مختار ہے اگر وہ باوجو داس کیفیت کے اس بعد میں اے معلوم ہو کہ مجھے دھو کہ دیا گیا تو وہ مختار ہے اگر وہ باوجو داس کیفیت کے اس جانور کور کھ لینا چا ہتا ہے تو رکھ کیوے اور اگر واپس کر دینا چا ہتا ہے تو اسے واپسی کا اختیار ہے۔اصل مالک کو واپس بھیر دے لیکن اس کے ساتھ یہ بھی ہے کہ اس دودھ کے عوض جو اس نے عاصل کیا ایک صاع تمر بھی ساتھ دیوے اور اس میں واپسی کے وقت اصل کیا ایک صاع تمر بھی ساتھ دیوے اور اس میں واپسی کے وقت اصل کیا گیف بھی ہے۔

حضرت شاه ولى الله صاحب الى صديث مصراة كذيل مين قرمات بيراقول. التصرية جمع اللبن في الضرع ليتخيل المشترى غزارته فيغتر ولما كان اقرب شبهه بخيار المجلس او الشرط لان عقد البيع كان مشروطا بغزارة اللبن لم يجعل من باب الضمان بالخراج ثم لما كان قدر اللبن وقيمته بعد اهلاكه واتلافه متعذر المعرفة جدالا سيما عند تشاكش الشركاء وفي مثل البدو وجب ان يضرب له حد معتدل بحسب المظنة الغالبية يقطع به النزاع ولبن النوق فيه زهومة ويوجد رخيصا ولمن الغنم طيب ويوجد غاليا فجعل حكمهما واحدا فتعين ان يكون صاعا من ادني جنس غاليا فجعل حكمهما واحدا فتعين ان يكون صاعا من ادني جنس يقتاتون به كالتمر في الحجاز والشعير والذرة عند نالامن الحنطة

والارزفانها اعلى الاقوات واغلاها واعتذر بعض من لم يوفق للعمل بهذا الحديث بضرب قاعد من عند نفسه فقال كل حديث لا يرويه الا غير الفقيه اذا نسد باب الراي فيه يترك العمل به وهذه القاعدة لا تنطبق على صورتنا هذه لانه اخرجه البخاري عن ابن مسعود ايضا رد هيك به و لانه بمنزلة سائر المقادير الشرعية يدرك العقل حسن تقدير مافيه ولا يستقل بمعرفة حكم هذا القدر خاصة اللهم الاعقول الراسخين في العلم (میں کہتا ہوں) تصریہ تھنوں میں دودھ کے جمع کرنے کو کہتے ہیں- تاکہ خریدار دودھ کی زیادتی کا خیال کر کے دھو کے میں پر جائے۔ چونکہ اس کی شباہت خیار مجلس یا شرط کے بہت قریب تھی۔ کیونکہ سودے کا منعقد ہونا گویا کہ ای بات پر ہے کہ وہ دودھ کی زیادتی ہے مشروط ہے اس کئے خراج بالضمان کے باب ہے نہیں بنایا گیا۔ پھر جو نکہ دودھ کی مقدار اور اس کی قیت اس کے تلف ہو جانے کے بعد بہت مشکل تھی کہ بھانی جائے خصوصاشر کاء کے جھگڑے کے وقت اور صحر اجیسے مقام میں توواجب ہواکہ اس کے لئے بموجب ظن غالب کے کوئی معتدل حد مقرر کی جائے جس سے نزاع قطع ہو جانے اور (چونکہ)او نئنی کے دودھ میں بو ہوتی ہے اور ارزال مل سکتا ہے- اور بکری کا دودھ عمدہ ہوتا ہے اور گرال ماتا ہے-اس لئے ان دونوں کا تحکم ایک ہی رکھا گیا۔ پس متعین ہوا کہ وہ ایک صاع ہو۔ اس ادنیٰ جنس (غلہ ) میں ہے جو عام لوگوں کی خوراک ہو مثل تھجور کے حجاز میں اور جو اور جوار کے ہمارے ملک میں نہ گیہوں اور نہ حاول کی جنس ہے کیو تکہ یہ دونوں سپ خور اکوں میں ہے گر ال اور ا ملی ہیں۔اور جس شخص کو اس حدیث پر عمل کرنے کی توفیق نمیں ملی اس نے اپنے اپنے نفس ہے ا بک قاعدہ گئے کریہ عذر بنااور کہا کہ ہروہ حدیث جس کاراوی( صحابی) نیبہ

۲

فقیہ ہو جب اس میں رائے ( قیاس ) کا در دازہ بند ہو جاتا ہو تواس حدیث پر عمل ترک کر دیا جائے گا-اور بیہ قاعدہ جیسا کچھ بھی (واہی) ہے- ہماری اس (پیش نظر)صورت پر منطبق بھی نہیں ہو تا- کیونکہ اس مسئلہ (مصراة) کو المام بخاریؒ نے حضرت عبد الله بن مسعودؓ سے بھی روایت کیا ہے اور وہ تمہارے لئے محتد ہونے میں کافی ہیں اور اس لئے بھی کہ اس (ایک صاع) · کا نقر ر شریعت کی مقرر کردہ مقداروں کی طرح ہے جس کے حسن وخو بی کو تو عقل یا سکتی ہے۔ لیکن خاص اس مقدار کی معرفت کو بالاستقلال حاصل نہیں كرسكتى- مگرراتخين في العلم كي عقل (جن كومنجانب الله بصيرت ہوتى ہے) اى طرح امام ابن تميةُ الحراني شُخ الاسلام "رساله في معنى القياس" بيس لكهة بين-وحقيقة الامرانه لم يشرع شئي على خلاف القياس الصحيح بل ما قيل انه على خلاف القياس فلا بدمن اتصافه بوصف امتيازية عن الامور التي خالفها واقتضى مفارقته لها في الحكمك اور حقیقت امریہ ہے کہ شریعت میں قیاس صحیح کی خلاف کو کی چیز مقرر نہیں کی گئی بلکہ جس امر کو خلاف قیاس کما گیاہے اس میں لاز ماایساد صف ہے جس ہے وہ ان امور ہے متاز والگ رکھا گیا۔ جس کے وہ خلاف ہے۔اور اس ہے مفار قت و جدائی کا متقاصنی ہے۔

اس کے بعد شخ الاسلام نے حدیث مصراۃ کا ذکر کر کے ان اعتراضوں کے جوابات ذکر کئے ہیں جوعلائے حفیہ کی طرف سے اس حدیث کے متعلق کئے گئے ہیں۔
شخ الاسلام کی تحریر کا حاصل مطلب سے ہے کہ جن نصوص سے استباط کر کے حفیہ نے اس حدیث کورد کیا ہے۔ یہ حدیث ان نصوص کی ہم قتم جزئی نہیں ہے بعکہ حفیہ نے اس حدیث کورد کیا ہے۔ یہ حدیث ان نصوص کی ہم قتم جزئی نہیں ہے بعکہ مستقل ایک خاص صورت ہے جس کا حکم ان سے الگ ہونا چاہئے۔ پھر وجوہات ہے مستقل ایک خاص صورت ہے جس کا حکم ان سے الگ ہونا چاہئے۔ پھر وجوہات

ل مجموعه رسائل شخ الإسلام ص٢٥٦ جلد٢-

اللام مصري ش ۲ ۱۴ ج ۲-

مفارفت ذکر کئے ہیں جن کابیان موجب طوالت ہے-

ای طرح حافظ ابن قیم نے بھی "اعلام الموقعین" میں اس حدیث پر مفصل لکھا ہے اور سب عذروں کو ایک ایک کر کے اڑا دیا ہے اور کہاہے -

كل ماذكرتموه خطاء والحديث موافق الاصول الشرعية و قو اعدها ولو خالفها لكان اصلابنفسه كما أن غيره أصل بنفسه واصول الشرع لا يضرب بعضها ببعض كما نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم ان يضرب كتاب الله بعضه ببعض بل يجب اتباعها كلها ويقركل منها على اصله وموضعه فانها كلها عن عند الله الذي التقن شرعه وخلقه وما عدا هذا فهو الخطاء الصريح جو کچھ تم ( حدیث مصراۃ کورد کرنے والوں) نے ذکر کیا ہے۔وہ ہالکل خطا ہے اور یہ حدیث اصول شریعت اور اس کے قواعد کے (سراس ) موافق ے - اور اگر (بالفرض) خلاف بھی ہو تو وہ بذات خود ایک اصل ہے جس طرح کہ دوسری احادیث اصل ہیں اور اصول شریعت کوایک دوسرے ہے نکرایا نہیں جاتا۔ چنانچہ رسول اللہ ﷺ نے منع فرمایا کہ کتاب اللہ کے بعض کو بعض ہے فکرایا جائے- بلکہ سب( نصوص شرع ) کی پیروی واجب ہے اور ہر ایک کو اس کے مقام و موضع پر مقرر کیا جائے کیونکہ وہ سب کے سب الله تعالیٰ کی طرف ہے ہیں جس نے اپنی شریعت کو بھی اور اپنی مخلوق کو بھی خوب پختہ بنایا( کہ ان میں کوئی *کسر نہیں رتھی ہے*)اور اس کے سواجو کچھ بھی ہے سووہ صریح خطاہے۔

اب ہم بعض ایسے مسائل بیان کرتے ہیں۔ جن میں آنخضرت ﷺ علیم حقائی رسول ربانی نے خریدار کے لئے سوداواپس کر دینے کااختیار باقی رکھا ہے اور ان میں عامتہ الناس کی مالی اور اخلاقی بہودی ملحوظ رکھی ہے۔ ریاست سے میاست

پہلی مثال صحیح مسلم وغیر ہ میں ہے۔

عن ابي هريرة قال نهي رسول الله صلى الله عليه وسلم ان يتلقى الجرب فمن تلقى فاشتراه فاذاتي سيده السوق فهو بالخيار اخرجه الخمسة وهذا لفظ مسلم والترمذي وابي داؤدك حفرت ابوہر مرہؓ ہے روایت ہے کہ آنخضرت ﷺ نے منع کیا کہ آگے جاکر بنجاروں سے ملاجائے پس اگر کوئی آگے جاکر ان سے مل کر مال خرید لے تو جباس کامالک بازار میں آوے تووہ مخارے (جاہے بیچ کو قائم رکھے جاہے

## دوسری مثال :

عن ابي هريرة ان رسول الله صلى الله عليه وسلم مرفى السوق على صبرة طعام فادخل يده فيها فنالت اصابعه بللا فقال ما هذا يا صاحب الطعام فقال يا رسول الله اصاب السماء قال افلا جعلته فو ق الطعام حتى ير ٥١ الناس من غشنا فليس منا

حضرت ابو ہریرہؓ ہے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ بازار میں غلہ کے ایک ڈھیریر گذرے تو (وحی ربانی ہے) اس ڈھیر کے اندر ہاتھ ڈالا تو آپ کی انگلیوں کو سچھ تری محسوس ہوئی تو آپ نے فرمایا اے صاحب غلہ! یہ کیا؟ اس نے عرض کیایار سول اللہ اس پر بارش بڑگئی تھی آپ نے فرمایا تو پھر تونے اسے اوپر کیوں نہ کر دیا کہ لوگ اس کو دیکھ لیتے (اور بیہ بھی فرمایا) جو ہمیں دھوکا دے گاوہ ہم میں ہے نہیں ہو گا-

اس حدیث سے صاف ظاہر ہے کہ اینے متاع کی کوئی ایسی بات چھیانی کہ اگروہ ظاہر کی جائے گی تو خریدار نہ خریدے گا شریعت مطهرہ میں منع اور دیانت کے خلاف

تيسير الوصول جلداول كتاب البيوع-

و جی کاذ کرتر مذی اور ابود اؤ و کی روایت میں ہے۔ صحیح مسلم کی دوسری روایت میں مطلقاً من غش بغیر ذکر مفعول کے ہے یعنی جس کسی کو بھی دھوكددے كاكترگار ہوگا- عام اس سے كدددسر التحف مسلمان ہوياكون ہو-

اسلامیوں کاوطیرہ یہ ہونا چاہئے کہ جو کچھ بھی حقیقت ہے۔وہ ظاہر کر دیں اس پر جو چاہے خریدے جونہ چاہے نہ خریدے چنانچہ صحیح بخاری میں ہے کہ آنخضرت عظام نے عداء بن خالد (صحافی) کے پاس (غلام) بیجاتو آپ نے حضرت عداء کو بید دستادیز

هذا ما اشترى محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم من العداء ابن خالد بيع المسلم المسلم لاداء ولا خبثة ولا غائلة! یہ وہ ہے جو محمد رسول اللہ علی نے عداء بن خالد کے ہاتھ بیچا۔ایس سے جو

ایک مسلمان دوسرے مسلمان ہے کیا کر تاہے کہ اس میں نہ کوئی بیاری ہے'اور نہ کوئی بری عادت ہے'اور نہ مکر و فریب یازنا' چوری یا ہے اجازت

بھاگ جانے کا عیب-

اس سے صاف ظاہر ہے کہ اسلامی طریق اور رسول اللہ ( ﷺ ) کی سنت ہے ہے کہ بالعُ اینے مال کی حقیقت واقعی ظاہر کر دیوے۔

ای طرح ترندی وغیر ہیں ہے۔

عن عائشة ان رجلا ابتاع غلاما فاقام عنده ماشاء الله تعالى ثم وجدبه عيبا فخاصمه الي رسول الله صلى الله عليه وسلم فرده عليه فقال الرجل يا رسول الله قد استغل غلامي فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم الخراج بالضمان اخرجه اصحاب

حضرت عائشہ سے مروی ہے کہ ایک مخض نے ایک غلام خریدا۔ پس وہ

ل مستح بخاری کتاب البیوع فی ترجمه باب ادابین البیعان ولم یکتما الخ علی سبحان الله ایما پیارے الفاظ میں گویاسمجادیا که مسلمان کی شان بیرے که اس کا معامله ایسا ہو که اس میں نسی کا د ھو کہ نہ ہو۔

تبير الوصول جلد اص ۷ ۵ مطبوعه مطبع نو تکثور کانپور-

غلام کچھ مدت اس کے پاس رہا پھر اس نے اس میں کوئی عیب پایا تو بائع اور مشتری دونوں وہ جھگڑا آنخضرت (ﷺ) کی جناب میں لائے تو آپ نے وہ غلام بائع کو واپس کر دیا۔اس نے کہایار سول اللہ بیہ مشتری میرے غلام سے نقع اٹھا تارہا ہے۔ آپ نے فرمایا النحراج بالضمان کی وجہ سے اس کا حق ہے۔

یہ صورت جواو پر فد کور ہوئی ہے اسے خیار عیب کتے ہیں اور حفیوں کے ہاں بھی سلم سے چنانچہ ہدایہ میں ہے -

واذا طلع المشترى على عيب في المبيع فهو بالخياران شاء اخذه بجميع الثمن وان شاء رده لان مطلق العقد يقتضى وصف السلامته فعند فواته يتخير كيلا يتضرر بلزوم مالا يرضى به ي "اورجب فريدارمال بيع مين كي عيب پر آگابي پاوے تووه مخارج اگر چا توات پورى قيت كے عوض ركھ لے اور اگر چا توات والي پھر دے كيونكه سووے كا پورا ہو تا بالاطلاق عيب سے سلامت ہونے كو چا بتا ہے پس سلامتى كے نه ہونے كى صورت ميں مشترى مخارج تاكه وه الي شے كي سازم ہوجانے سے ضررند پاوے جس پروه داخى نميں -"

لل "الخراج بالضمان" كى تشر ت مين مولاناوحيد الزمان مرحوم وحيد اللغات مين فرماتي بين - مثانا أيك غلام خريد السنات كو كام مين لگانا كچھ منفعت كمائى اب اس مين ابيا عيب نگلا جو بائع في مشترى كو نمين بتلايا تھا- اور مشترى في اس عيب كى وجه سے وہ غلام بائع كو پھير ديا- تو مشترى اپنى قيمت بائع سے والپس لے في اور غلام كى كمائى جو مشترى كے پاس ہوئى وہ مشترى كى بي كى ہوگى اس لئے كہ وہ اس غلام كا ضامن اور جو اب وہ قعااگر وہ بلاك ہو جاتا تو اس كا نقصان ہوتا- شرت جو كوف كے قاضى تھے انہوں نے ايك مقد مد مين ايسابى فيصله كيا كما عيب وار غلام كو پھير دے اور جو پچھ اس نے كمائى كى ہو وہ ضاك كى وجہ سے تيرى ہى ہے (ص ٢٠٣ حرف الخاء) قلت كذافى النهاية للامام ابن الانير اور امام تر تى كى نجى اسى طرح كى الحاب - ميرسيالكوئى اور امام تر تى كى اسى طرح كى الحاب - ميرسيالكوئى الدوران كا باب خبارا لمعيب -

وكل ما او جب نقصان الثمن في عاد التجار فهو عيب

"ہر وہ امر جس سے تاجرول کے نزدیک مال کی قیمت کم ہو جاتی ہو وہ عیب
ہے۔"اب دیکھناچاہئے کہ تصریہ کی صورت میں اگر مثلا کی گائے کا دودھ آٹھ سیر نکلا
اور اس کی قیمت ایک سوروپیہ ہوئی اور خرید نے کے بعد گھر جاکر دوسر سے وقت میں چھ
سیر دودھ ہوا۔اور اس نے اسے بیچناچاہا تو اس جانور کی قیمت سوروپیہ مل جائے گی ؟اگر
منیں مل سکتی تو تصریہ کو عیب کے سلسلہ میں کیول نہ لیا جائے ۔ کیو نکہ اس کی صورت
سیر ہے کہ جانور کے تھنوں میں دودھ جمع رہنے دیا جاتا ہے تاکہ خریدار کو زیادہ معلوم ہو
اور حقیقت میں عادۃ اس جانور کا ایک وقت کا دودھ اتنا نہیں ہو تا۔ تو خریدار دھو کہ کھا
جاتا ہے لیس شریعت مطہرہ نے (جولوگوں کے مالوں کی بھی و یک ہی کافظ ہے جیسی ان
کی جانوں کی اور عز توں کی ہے) ایسے سودے میں مشتری کو اختیار دیا کہ اگر اسے پہند
کی جانوں کی اور عز توں کی ہے) ایسے سودے میں مشتری کو اختیار دیا کہ اگر اسے پہند

ا کیا در نکته کی بات ہے کہ ''ہدایہ'' میں خیار عیب کی علت یہ بیان کی ہے۔ کیلا یتضور بلزوم مالا یوضی به

تاکہ مشتری اس نیچ کے لازم ہونے ہے نقصان نہ اٹھادے جس پروہ راضی نہیں ہے۔

اور صدیث زیر بحث میں بھی ہی ہے کہ آنخضرت ﷺ فرماتے ہیں۔ وان سخطھا ردھال

یعنیوہا*س پر ر*اضی نہیں توواپس کر دیوے۔

پس اب تو موافقت کی صورت نکل آئی که حنی بزرگ بھی ناراضی کی صورت میں بھی کی کے دنی بزرگ بھی ناراضی کی صورت میں بھی کی ہے تواختلاف کس امر میں رہائی امر میں کہ ہم حنفی ہیں اور جارے بزرگون نے اس حدیث پر عمل نہیں کیا- اور یہ خصلت ورست نہیں کیوں کہ حدیث رسول اللہ (ﷺ) کے آگے جب وہ صحت کو پہنچ جائے ورست نہیں کیوں کہ حدیث رسول اللہ (ﷺ) کے آگے جب وہ صحت کو پہنچ جائے

له صحح بخاري كتاب الهيوع باب الهني للبائع ان لا يحصل الابل الخ

ر تشکیم خم کردینا چاہئے۔کیونکہ سب مسلمان اس دربار کے غلام ہیں۔کی کو یہ اختیار نمیں کہ رسول اللہ بھائے کے تھم کے آ گے سر اٹھا تکے۔چنانچے خداو ند تعالیٰ نے فربایا۔ وما کان لمومن و لا مومنة اذا قضی الله ورسوله امرا ان یکون لھم الخیر من امر ہم ومن یعص الله ورسوله فقد ضل ضلا لا مبینا (احزاب ب۲۲)

اور کسی مومن مر داور کسی مومن عورت کویہ جائز نہیں کہ جب اللہ (تعالیٰ)
اور اس کار سول (ﷺ) کسی امر کا فیصلہ کر دیوے توان کو اپنے اس امر میں
کچھ اختیار باتی رہے اور جو کوئی اللہ کی اور اس کے رسول کی نا فرمانی کرے گاوہ
صر تے گمر ابی میں بڑے گا-

دوسر انکتہ یہ ہے کہ "ہدایہ " پیس جو" مطلق العقد " یعنی یہ سودیے کا مقرر ہوجانا تقاضاکر تاہے کہ مال عیب ہے بری ہے ۔ پس جب وصف سلامت نہ پایا گیا تو مشتری کو واپسی کا اختیار ہونا چاہئے ۔ کیونکہ سودے کے وقت جو حالت جانور کی دکھائی گئی تھی۔ وہ اس کی واقعی و حقیق نہ تھی ۔ بلکہ بناوٹی تھی اور وہ اس کے بعد پائی نہیں گئی اور عادۃ یہ امر مشل اس معاملہ کے ہے جس میں ناپندیدگی پرواپسی کی شرط کرلی گئی ہو پس مشتری کو واپس کرنے کا حق ہونا چاہے چنا نچہ حاشیہ "ہدایہ " میں وصف السلامتہ پر کما ہے۔ اس مسلامة المعقود علیه فکانت مسلامته کالمشروط جسریحا

لكونها مطلوبة عادة فعند فوات وصف السلامة يتخير المشترى اذ لولزم العقد للزم بدون رضاء ولا بد من رضاهك

وہ جس کا سود اکیا گیا (سلامت چاہئے) پس اس کی سلامتی مثل اس کے ہے جس میں صریحاً شرط کر لی گئی ہو کیونکہ عادۃ سلامتی (بے عیب ہونا) مطلوب ہوتا ہے وقت سلامتی کے نہ ہونے کی صورت میں مشتری کو افتیارہ کیونکہ اگروہ بھی لازم قراردی جائے تواس کی رضا کے بغیر منعقد ہو

۱- "بدایه" ننثی مولوی عبدالحی مطبوعه مطبع فار د تی د بل ص ۴۴ در حاشیه نمبر ۱۵-

گی اور اس میں اس کی رضاضر وری ہے۔

اس عبارت پر غور کیجئے کہ فطرت کی شہادت سے بیہ بزرگ وہی کچھ کہہ رہے ہیں جو حدیث کا منشاء ہے۔ لیکن جب نصرید کا بالحضوص نام آجائے تو مخالفت کریں گے۔ اس لئے کہ ان کے مذہب میں اسے تتنکیم نہیں کیا گیا تو معلوم ہوا کہ انکار کی وجہ صرف ند ہی تقلید ہے ورنہ دلیل اور شہادت فطرت اس کے خلاف ہے-

تیسرانکته به که «متن مدایه» میں فصل فیما یکره میں چندایی باتیں مکروہ ( قریب بحرام) لکھی ہیں مثلاً کہاہے-

ونهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن النجش وعن السوم على سوم اخيه وعن بيع الحاضر للباديك

منع کیار سول اللہ علی کے سخت نے اور اپنے (مسلمان) بھائی کے سودے یر سوداکرنے سے اور شہری آدمی کے بدوی کے لئے بیچنے سے -

اور بیہ وہی امر ہیں جو حدیث ابو ہر رہ میں مع تھم تصربہ کے بھی ند کور ہیں۔ چنانچہ سیجے بخاری میں ہے-

عن ابي هريرة ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لا تلقوا الركبان ولا يبيع بعضكم على بيع بعض ولا تناجشوا ولا يبيع حاضر لبادولا تصروا لغنم ومن ابتاعها فهو بخير النظرين بعدان يحلبها ان رضيها امسكها وان سخطها ردها وصاعا من تمرج حصرت ابو ہریرہ ہے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایاتم بنجاروں کوان کے بازار میں مال اتار نے سے پہلے آگے جاکر (راستے میں)نہ ملا کرو-اور کوئی تحض دوسرے کی بیچ پر بیچ نہ کرے -اور محض قیمت بڑھانے کے لئے

بداید کتاب البیوع بخش بدے کہ قیت بڑھانے کے لئے نمائٹی خریدار بن بیٹے اور خریدنے کا قصد نہ ہو چو نکہ اس میں بھی دھوکہ ہے اس لئے آنخضرت علیہ نے اس سے منع فرمادیا۔ سجان اللہ! علی کتاب البودع باب انسی للبائع الخ

(نمائش) خریدارنہ بناکرو-اور کوئی شہری کسی بدوی کے لئے تھے نہ کیا کرے اور تم بکری کے تھنوں میں دودھ نہ روکا کرو- اور جو کوئی الیمی بکری کو خریدے تووہ دودھ دوہ لینے کے بعد دوامروں میں سے ایک کا مختار رہے -اگر اسے بہندہے تورکھ لے اور اگر پہند نہیں تواسے واپس کردے اور ایک صاع تمر بھی (ساتھ دیوے)-

دیکھئے اس صدیث میں وہ تین امر بھی ند کور ہیں جو ''ہدایہ'' میں ند کور ہیں اور ان کی بنا صدیث رسول اللہ علی پر رکھی گئی ہے تو اگریہ بزرگ (خداان پر رحمت کرے) رسول اللہ علی کی صدیث ہی کی خاطر تصرید کا تھم بھی لکھ دیتے تو کیسااچھا ہو تاسارے مسائل صدیث کے موافق ہو جاتے اور مخالفت دور ہو جاتی -

اب ایک بات رہ گئی کہ اگر کہا جائے کہ خیر واپسی کا اختیار تو مان لیا۔ لیکن ایک صاع تمر ساتھ دینے کا حکم کیوں کیا؟ حالا نکہ حدیث ہی سے اوپر گذر چکاہ "المحراج بالصمان" یعنی محاصل کاحق ضائت کی وجہ سے مشتری کو ہے تو مصراة کی واپسی میں تو مشتری کو لینے کے دینے پڑگئے تو اس کا جواب یہ ہے کہ حدیث "المخراج بالمضمان" کے معنی یہ سے کہ اگر وہ غلام اس مشتری کے پاس ہونے کی حالت میں مرجاتا تو نقصان اس مشتری ہی کا ہوتا پس اس کی اس عرصہ کی کمائی کا مشتری ہی مستحق ہوتا و نقصان اس مشتری ہی کہ وہ تھریے کی حالت میں موجہ ہوئے اور مشتری ہی وہ جہ ہوئے کہ وہ تصریہ کی استحق ہوتا ہوگئے اور دورہ جروئے تھا یعنی جانور کے ساتھ ہی تھا۔ نیا پیدا نہیں ہوا۔ پس جب جانور واپس کر دیا تو اس کا دورہ ہے جانور کے ساتھ ہی تھا۔ نیا پیدا نہیں ہوا۔ پس جب جانور ایس کر دیا تو اس کا دورہ ہے ہی واپس کر نا چاہئے اور دورہ اس دورہ سے ختلط ہوگیا جو بعد سودے کے پیدا ہو ااور ان میں تمیز مشکل تھی تو اس کے عوض جھڑ اچکانے کے جو بعد سودے کے پیدا ہو ااور ان میں تمیز مشکل تھی تو اس کے عوض جھڑ اچکانے کے لئے کچھ ادا کرنے کا تھم کیا۔ چنانچہ اس کاذکر "مجنتہ اللہ" کی عام اور آسان قوت کھجور تھی۔ اس کاذکر "مجنتہ اللہ" کی عبارت میں گذر چکا ہے اور دھر ت

ل اخرجه الترندي والحاكم وغير بها-

واما قوله الخراج بالضمان فاولا حديث المصراة اصح منه باتفاق اهل العلم مع انه لا منافاة بينهما فان الخراج ما يحدث في ملك المشتري ولفظ الخراج اسم للغة مثل كسب العبد واما اللبن ونحوه فملحق بذلك وهنا كان اللبن موجودا في الضرع فصار جزاء من المبيع ولم يجعل الصاع عوضا عما حدث بعد العقد بل عوضا من اللبن الموجود في الضوع وقت العقد واما تضمين اللبن بغيره وتقديره بالشرع فلان اللبن المضمون اختلط باللبن الحادث بعد العقد فتعذرت معرفة قدره فلهذا قدر الشرع البدل قطعا للنزاع وقدر بغير الجنس لان التقدير بالجنس قد يكون اكثر من الاول او اقل فيفضى الى الربا بخلاف غير الجنس فانه كان اتباع لذلك اللبن الذي تعذرت معرفة قدره بالصاع من التمر والتمر كان طعام اهل المدينة ومكيل مطعوم يقنات به كما ان اللبن مكيل مقتات وهو ايضا يقتات به بلا بصنعة بخلاف الحنطة والشعير فانه لا يقتات به الابصنعة فهو اقرب اجناس التي يقتاتون بها الى اللبن ولهذا كان من موارد الاجتهاد ان جميع الامصار يضمنون ذلك لمن يقتاتا لتمر فهذا من موارد الاجتهاد كامره في صدقة الفطر بصاع من شعير او تمو (رساله قياس مشموله محموعه رسائل شيخ الاسلام جلد ثاني ص٧٥٧)

لیکن آپکایہ قول کہ محاصل ضانت کے عوض میں ہے تواس کاجواب اولا تو یہ ہے کہ حدیث مصراۃ اس حدیث (الخراج بالضمان) کی نسبت باتفاق اہل علم زیادہ صحیح ہے۔ اس کے علاوہ یہ کہ ان دونوں میں کوئی منافات نہیں کیونکہ محاصل ہے وہ چیز مراد ہے جو مشتری کی ملک میں ہوتے ہوئے پیدا ہو اور لفظ خراج اس محاصل کانام ہے مثلا غلام کی کمائی۔ اور دودھ اور مشل اس کی

اور چیزیں اس سے ملحق ہیں اور یہال (مصراۃ کی صورت میں ) دودھ تھنوں میں آگئے ہی ( بیچ کے وقت) موجود تھا۔ پس وہ بیچ کا جزو ہو گیا-اور ایک صاع تمر اس دودھ کا عوض نہیں کیا گیاجو نیج ہو چکنے کے بعد پیدا ہوا- بلکہ ای دودھ کاعوض ہے جو بیچ کے وفت تھنوں میں موجود تھا-اور شریعت نے دودھ کا عوض جو غیر دودھ کو مقرر کیا۔ یعنی تھجوروں کو تواس کی وجہ بیہ ہے کہ وہ دودھ جس کا عوض د لایا گیاہے اصل دودھ سے جو بیع منعقد ہو جانے کے بعد پیداہوامل گیا تواس کے مقدار کی شناخت نہایت مشکل ہوگئی۔ پس اس لئے شریعت (مطہرہ)نے جھگزا قطع کرنے کے لئے اس کابدل مقرر کیا اور غیر جنس سے اس لئے مقرر کیا کہ ہم جنس مقرر کرنے میں بھی زیادتی ہوگی اور مجھی کمی توبیر ربا(سود جے) ہو جائے گااور غیر جنس کے مقرر ہونے میں بیہ بات نہیں ہو سکتی اس کی صورت تو بیہ ہو جائے گی کہ گویادہ دودھ جس کی مقدار کی شناخت مشکل ہو گئی ہے ایک صاع تمر کے عوض خریدا گیا ہے-اور تمر (کھجور)اہل مدینہ کی عام خوراک تھی اور یہ پیانے سے لی دی جاتی ہے-اور بطور غذا کے کھائی جاتی ہے اور اسی طرح دودھ بھی ایسی چیز ہے جو پیانہ سے لی دی جاتی ہے اور غذا کی چیز ہے نیز تھجورالیی خوراک ہے جو بغیر انسانی کسب اور صنعت کے خوراک بنتی ہے اور گیہوں اور جو بھی خوراک چزیں تو ہیں لیکن بغیرانسانی کسباور صنعت کے خوراک نہیں بنتیں۔

''پی تھجور دوسری جنسوں کی نسبت دوودھ کے زیادہ قریب جنس ہے اور اس لئے یہ بات اجتمادی امرول میں سے ہے کہ سب شہروں کے لوگ اس کاعوض ایک صاع تمر کر دیا کریں یا یہ امر صرف انہی کے لئے ہے کہ تھجور جن کی خوراک میں ہو پس یہ بات اجتمادی امروں میں سے ہے مثل اس تھم کے جو آنخضرت ﷺ نے صدقہ فطر کے متعلق ایک صاع جو یا تھجور کا کیا۔''

الحمد لله كه حديث مصراة ك متعلق امور ثمانيه كابيان تفصيل سے بيان موجكا

جس سے ٹابت ہو گیا ہے کہ حدیث صحیحوثابت ہواراس سے انکار کرنے کی کوئی وجہ نہیں ہے۔

اس سے ہماری اصل غرض صاف ثابت ہے کہ محدثین علیم الرحمتہ رسول اللہ علیہ کی صحیح صدیث کی پیروی میں قبل و قال اور حیل و جحت نہیں کرتے۔

حجی فقاہت جس کی نسبت آنخضرت علیہ نے فرمایا ہے۔

من يرد الله به خيرا يفقهه في الدين-

''الله تعالیٰ کو جس کسی کی بھلائی منظور ہوتی ہے تواہے دین کی سمجھ عطا کر دیتاہے۔''

صرف محدثین کے حصد میں ہے۔ جن کی زندگی کا اعلی مقصد حدیث رسول اللہ عظیم کی خدمت اور اس کی پیروی ہے۔ ان کا یہ وطیرہ ہر گزنمیں کہ اگر کسی حدیث کی حکمت معلوم نمیں ہوسکی تواپی نا قص سمجھ کوکامل ویے قرار دے کر ٹال دیا جائے۔ واللہ یہدی من یشاء الی صراط مستقیم۔

ایک بھاری وہم کا ازالہ: - بعض لوگوں کا خیال ہے کہ حفرت امام صاحب
رحمتہ اللہ علیہ کا طریق اجتماد محد ثمین علیم الرحمتہ کے طریق سے جدا ہے اور آپ
قیاس کو حدیث پر مقدم رکھتے تھے -اس کاجواب تفصیل طلب ہے جس کابیان مخضراً یہ
ہے کہ اس عاجز زلد ربائے علمائے متقد مین کی محقیق جو دیانت وادب ہر دوامروں کو محوظ
رکھ کرہے یہ ہے کہ حضرت امام صاحب المسنت اور الل حدیث کے پیشوا تھے - جیسا کہ
باب اول کے ضمیمہ فصل سوم میں آپ کے خصوصی حالات میں ایک ابل حدیث مثل
مام ذہبی اور حافظ ابن جُرِ اور امام ابن تھی ہم اللہ کے اقوال سے گذر چکا ہے اس کے
علاوہ اس موقع پر آپ کے طریق اجتماد کا بیان مخضرا یہ ہے کہ دلائل شرع کے اصول
اجتماد یا بنائی قیاس ہیں تین امر ہیں - قر آن اور حدیث صحیح اور اجماع امت اور چو تھی
دلیل وہ قیاس ہے جو (قواعد مسلمہ ومقررہ کے روسے )ان متیوں میں سے کس آئی سے
متنبط ہو - اس تفصیل سے جو ہم نے بیان کی کس امام حدیث یا مام فقہ کو انکار نہیں ہاں

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

شرائط تنقید واعتبار میں جس طرح بعض مقامات میں دیگر محدثین میں اختلاف ہے۔ اس طرح بعض شروط میں امام صاحبؓ کا بھی اختلاف ہو تو یہ قابل گرفت نہیں اصول حدیث اور اصول درایت پر نظر رکھنے والے علاء سے یہ بات پوشیدہ نہیں ہے چنانچہ نور الانوار کے متن منار میں ہے۔۔

اعلم ان اصول الشرع ثلثة الكتاب والسنة و اجماع الامة والا

**صل الرابع القياس** (نور الانوار ص٦° ٧)

" جان تو که دلا کل شرع کے متن ہیں۔ قر آن شریف اور حدیث شریف اور اجماع امت اور چو تھی دلیل قیاس ہے۔"

اس کی شرح میں ملا احرؓ صاحب (استاد شہنشاہ غازی عالمگیر رحمتہ اللہ علیہا) نور الانوار میں فرماتے ہیں۔

هو القياس المستنبط من هذه الاصول الثلثة (نور الانوار مطبوعه لكهنو ص٧)

"وہ قیاس دلیل شرع ہو سکتا ہے جوان تین اصول (نہ کورہ) ہے متنبط ہو۔"
علادہ اس کے ہم حافظ ابن حجر ؓ کی تمذیب البہذیب سے ایک خاص حوالہ ذکر
کرتے ہیں جس سے امام صاحب رحمتہ اللہ علیہ کا نہ بہ بنایت صفائی ہے معلوم ہو
عبائے گااور سب وہم دور ہو جائیں گے۔وہ یہ کہ حافظ ابن حجر ؓ فرماتے ہیں۔ کچی بن
ضریس کتے ہیں کہ میں امام سفیال ؓ کی مجلس میں حاضر تھا کہ آپ کے پاس ایک فخص
آیا۔اور پوچھنے لگا کہ آپ امام ابو صفیہ ؓ میں کیا عیب پاتے ہیں امام سفیال ؓ نے سوال کیا
کیوں ان کو کیا ہے ؟ اس محض نے کہا میں نے امام ابو صفیہ ؓ کو فرماتے ساکہ میں پہلے اللہ
تعالیٰ کی کتاب (قرین) کو لیتا ہوں اگر وہ مسئلہ اس میں شیس پاتا تورسول خدا (ﷺ) کی
سنت کو لیتا ہوں اگر اس میں بھی شیس پاتا توصحابہ ہے جس کا قول پند کر تا ہوں لے لیتا
ہوں اور ان کے قول کو چھوڑ کر کسی اور طرف نہیں جاتا۔ لیکن جب ابر اہیم (عُعیٰ) اور
شعبی اور محمد بن سیرین اور عطاء (بن رباح) تک نوبت آجائے تو یہ ایسے لوگ ہیں
شعبی اور محمد بن سیرین اور عطاء (بن رباح) تک نوبت آجائے تو یہ ایسے لوگ ہیں

جنوں نے اجتماد کیا تھا۔ سوجس طرح انہوں نے اجتماد کیا تھا میں بھی اجتماد کر تاہوں (تہذیب التہذیب جلد دہم ص ۵۱ م ) ۱۲- یہ عبارت امام صاحب کا مسلک بتانے میں بالکل صاف ہے -علاوہ اس کے یہ معلوم کل ہے کہ آپ مرسل روایت کو امام مالک کی طرح مطلقا جمت مانتے ہیں۔ اور یہ بھی معلوم ہے کہ آپ قیاس کے مقابلہ میں ضعیف طرح مطلقا جمت مانتے ہیں۔ اور یہ بھی معلوم ہے کہ آپ قیاس کے مقابلہ میں احتمال صحت کا ہو صدیث کو مقدم جانتے تھے کہ ضعیف کا ضعف عارضی ہے اس میں احتمال صحت کا ہو سکتا ہے۔ لہذا اس کے مقابلہ میں قیاس کی ضرورت نہیں۔ بھلاوہ شخص جو صحابی سکتے قول کے سامنے بھی قیاس نہ کرتا ہو۔ وہ صحیح حدیث کو عمداً کس طرح ترک کر سکتا ہے۔ فتنبه۔

## فرقه الل حديث ميں باہمی اختلاف

آپ فصول سابقہ میں پڑھ بچکے ہیں گئے اہل حدیث کا ند ہب ہے نصوص قران و حدیث کی اتباع کرنا۔ جسے اس شعر میں بتلیا گیا ہے۔

اصل دین آمد کلام الله معظم داشتن پس حدیث مصطفر برجال مسلم داشتن

الحمد مللہ کہ ان کا باہمی اختلاف اس اصول سے ہٹ کر نمیں ہوا جیسا کہ دوسر بے فرقوں میں ان کے متقد بین ومتاخرین میں خاص ان امور میں بھی اختلاف ہوا جن سے وہ دوسروں سے متمیز ہوئے تھے۔

اہل حدیث میں جو کچھ باہمی اختلاف ہوااس کی صورت سے ہے کہ نصوص قر آن و حدیث کے سجھنے میں اہل حدیث کے دومسلک ہوئے۔

اکی یہ کہ نصوص شریعت کو ان کے ظاہری وعرفی یاشر عی معانی تک محدود سمجھا جائے اور کوئی ایساامر جو ان کے مفہوم لغوی یاعرفی یاشر عی سے خارج ہو اس کو حکم میں داخل نہ کیا جائے ۔ مثلا حدیث میں گیہوں جو وغیرہ چھ چیزوں کی بچے میں ان کے ہم جنس ہونے کی صورت میں جو حکم ہے کہ وہ ہرابر برابر ہوں اہل حدیث کے ایک گردہ کے نزدیک یہ حکم خاص انمی چھ چیزوں تک محدود ہے جو حدیث میں نہ کور ہیں باتی چیزیں اس حکم میں داخل نہیں ہیں۔

دوم یہ کہ مجھی (برعایت تواعدو قرائن) نصوص کے حقیقی معانی میں کوئی یہدا کر کے ان سے استنباط بھی جائز ہے۔ مثلاً اہل اجتماد کے نزدیک انبی محولہ بالاچھ چیزوں کے حکم میں باتی چیزیں اس طرح داخل ہیں کہ گیہوں وغیرہ چیزوں کالین دین ماہنے اور تولئے ہر دو طریق سے ہو تاہے اور سونے چاندی کالین دین صرف تولئے سے ہو تاہے اور سونے چاندی کالین دین صرف تولئے سے ہو تاہے اس حکم میں مختم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

داخل ہیں۔

الل مدیث میں یہ اختلاف مسلک کوئی نئی بات زمانہ مابعد میں نہیں ہوئی۔ بلکہ خود آ مخضرت بھٹے کی موجود گی ہی میں فہم کتاب کے متعلق صحابہ و و طریق پر ہے۔ بعض اہل ظاہر جو خطاب شرع کو زاہری معنوں پر مقصود رکھتے تھے اور بعض اہل استباط جو ظاہری معنوں کو چھوڑ کر حائت خطاب کو نگاہ رکھ کر ان سے کوئی خاص مر او سیجھتے ہے۔ چنانچہ صحیح بخاری شریف میں ہے کہ آنخضرت بھٹے نے یہود بنی قریطہ کے عاصرے کے لئے لشکر بھیجا تواسے یہ تھم بھی دیا۔

لا يصلين احد العصر الا في بني قريظة فادرك بعضهم العصر في الطريق فقال بعضهم لانصلي حتى ناتيها وقال بعضهم بل نصلي لم يرد منا ذلك النبي صلى الله عليه وسلم فلم يعنف واحدا منهم (بحارى حلد دوم باب مرجع النبي من الاحزاب الخ)

"نہ پڑھے تم میں سے کوئی نماز عصر مگر بنی قریطہ کی بستی میں پس بعض کو عصر کا وقت رہتے ہی میں ہوگیا تو ان میں سے بعض کمنے لگے کہ ہم نماز نہیں پڑھیں گے۔ حتی کہ ہم اس بستی میں پہنچ جائیں اور دوسر ول نے کہا کہ آنحضر سے اللہ کے کم مراواس عم سے بیہ نہیں ہے اس لئے ہم تو نمازییں پڑھ لیتے ہیں۔ پس یہ معاملہ رسول اللہ سے کی اس ذکر کیا گیا تو آپ نے دونوں فریق ہے کی کو بھی زجرو تو نیخ نہ کی۔"

اس حدیث سے صاف ظاہر ہے کہ صحابہ کرام میں سے بعض نے آنخضرت ﷺ کے خطاب کو ظاہر الفاظ پر حمل کیا۔ اور بعض نے ظاہر کے سواایک مخصوص مراد سیجھی۔ اور آنخضرت ﷺ کو خبر ہوئی تو آپ نے کی فریق کو بھی زجرو تو بیخنہ کی۔ خاتمته الحقاظ حافظ آن حجر رحمہ اللہ فتح الباری شرح صحیح بخاری میں فرماتے ہیں۔ قال السهیلی و غیرہ فی ہذا الحدیث من الفقه انه لا یعاب علی من احذ بظاہر حدیث اوایة و علی من استنبط من النص معنی یخت مصد

"امام سهیلی وغیرہ نے کہا کہ اس حدیث سے یہ بات متنبط ہوتی ہے کہ جو مخص کسی حدیث یا آیت کے فاہری معنی لے تواسے برانہ جانیں اور اسی طرح اسے بھی برانہ کمیں جو کسی نص سے کوئی مخصوص معنی استنباط کرے -"
اور اس کے بعد فرماتے ہیں -

وحاصل ماوقع في القصة ان بعض الصحابة حملوا النهي على حقيقة قوله وبعض الاخر حملوا النهي على غير الحقيقة وانه كناية عن الحث والاستعجال والاسراع الى بنى قريظة (فتح البارى باره ١ ص ٢٧ مطبوعه دهلي)

عاصل قصہ یہ ہے کہ بعض اصحاب نے نمی کو حقیقت پر سمجھااور بعض نے غیر حقیقت پر سمجھااور بعض نے غیر حقیقت پر اور کماکہ یہ کنامیہ ہے۔ بنی قریطہ کی بہتی میں بست جلدی پہنچنے کی ترغیب کا-

پیلے گروہ (الل ظاہر) میں سے یہ بزرگ ہیں امام ابوداؤد بن علی اصبهائی اور امام حافظ ابن حزم قرطبی وغیر ہما-اور دوسرے گروہ میں سے یہ ہیں امام مالک المام شافعی '' امام احمد بن حنبل 'امام بخاری 'اور امام ترندی وغیرہم رحمتہ اللہ علیہم اجمعین –

دفع دخل: - شاید سی کے ذہن میں یہ کھنے کہ جس نوع کا اختلاف تم اہل صدیث میں بتاکران میں سے ایک گروہ کو اہل اجتماد واستباط کتے ہو - اور ان کی روش یہ بتلاتے ہو کہ وہ کسی نص میں اس کے ظاہری معنی کے سوابر عابت قواعد و قرائن کوئی مخصوص معنی مراد لینا جائز جانے ہیں - اور حضر ات احناف کا مسلک بھی تو ہی ہے تو پھر تم ان کو اہل دائے کیول کہتے ہو - اور اہل حدیث کیوں نہیں جانے ؟ نواس کا مفصل جواب تو فصل سابق سے معلوم ہو چکا ہے کہ دونوں کے مسلک اجتماد میں بہت فرق ہے اس لئے اہل نظر برابر اہل حدیث اور اہل رائے کو دو جدا جداگر وہ قرار دیتے چلے ہے اس لئے اہل نظر برابر اہل حدیث اور اہل رائے کو دو جدا جداگر وہ قرار دیتے چلے والنہ طیس محتمدین فی الفروع کے ضمن میں فرماتے ہیں -

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ثم المجتهدون من اتمة الامة محصورون في صنفين لا يعدون الى ثالث اصحاب الحديث واصحاب الرأى. اصحاب الحديث وهم اهل الحجاز هم اصحاب مالك بن انس واصحاب محمد بن ادريس الشافعي واصحاب سفيان الثوري واصحاب احمد بن حنبل واصحاب داؤد بن على بن محمد الاصبهاني (انتهى بقدر الحاجة حلد ٢ ص ٤٦)

"امت کے مجتد صرف دو قتم پر ہیں۔ تیسری کوئی نہیں۔اصحاب حدیث اور اصحاب رائے اصحاب حدیث جو اہل حجاز و (مکہ مدینہ والے) ہیں اور وہ سے ہیں امام مالک ؒ کے شاگر داور امام شافعیؒ کے شاگر داور امام سفیانؒ کے شاگر داور امام احمدؒ کے شاگر داور امام داؤدؒ کے شاگر د۔

اوراس ہے او پراصحاب ظاہر کاذ کر کر کے کہتے ہیں۔

ومن اصحاب المظاهر مثل داؤد الاصبهاني وغيره (ج ٢ ص ٥٤) اوراصحاب ظاہرے مثلًا امام داؤد اصبهانی وغیره-

ای طرح علامه موصوف الل الرائے کی نسبت فرماتے ہیں-

اصحاب الرأى وهم اهل العراق اصحاب ابى حنيفة النعمان بن الثابت (ج ٢ ص ٤٦)

اصحاب رائے اور وہ اہل عراق ہیں وہ امام ابو حنیفہ نعمان بن ٹابت کے شاگر د

ای طرح علامہ ابن خلدون اپنی تاریخ کے مقدمہ میں صحابہ کے بعد کے زمانے کی نبیت فرماتے ہیں۔

طریقتین طریقة اهل الرای والقیاس وهم اهل العراق وطریقة اهل الحدیث وهم اهل الحجاز (حلد اول ص۲۷۲ علم الفقه) ان می فقد دو طریقول پر منقسم موئی-اللرائے وقیاس کے طریقے پر اور وہ

اہل عراق ہیں اور اہل حدیث کے طریقہ پر اور وہ اہل حجاز ہیں۔"

پھر اس سے تھوڑا آگے اصحاب ظواہر اور ان کے امام داؤد بن علی اصبانی کا ذکر ہے۔ ان عبار توں سے صاف ظاہر ہے کہ اہل حدیث اور اہل رائے کا مصداق آیک شمیں بلکہ دو مختلف گروہ ہیں۔اہل رائے توامام ابو حنیفہ اور ان کے اصحاب ہیں اور امام مالکہ امام شافعی امام احرا امام سفیان توری اور امام داؤہ علیم اجمعین سب کے سب ابلی جہاد و ابلی میں۔الا موخر الذکر (امام داؤد) اہل ظاہر سے ہیں اور باقی سب اہل اجتماد و استمالے۔

## فرقہ اهل حدیث کے باہمی اختلا فات نمبر ۲:

کی اختلاف مسلک آیات صفات کے سیجھے میں ہواکہ بعض نے تو مثلاً ید عین وغیرہ کی بابت کہا کہ یہ صفات الہد کے نام ہیں جوان الفاظ سے تعبیر کی شکیں۔ کویاان کو معز لہ '' حقائق شرعیہ'' کے جانا جن کی حقیقت و کیفیت کے علم کو تو کیا سپر دخدااور تاویل سے کیا سکوت اور ان کے حقائق لغویہ یا عرفیہ کے روسے جو تشبیہ لازم آتی تھی اس سے کیاانکار -لہذالان کانام ہوااہل تفویض اس طریق میں یہ خوبی ہے کہ اس میں نہ تو معطلین کی طرح صفات سے انکار ہے اور نہ مشہبین و مجسمہ کی طرح ذات برحق کو جسمانی جاناہے بلکہ حدیث ''انت کما اثنیت علی نفسک'کا نقشہ نظر میں اور ای کااٹردل پر جمار ہتا ہے۔

اوردیگر بعض نے کہا کہ ان آیات میں جب حقیقی معنی مراد نہیں ہیں تو حسب قرائن ان سے مجازی معنی مراد ہیں ان کواہل تاویل کیا گیا۔ چنانچہ امام شوکائی (ان پر ہو رحت رجمانی) جو متاخرین اہل صدیث میں بوے پائے کے امام ہیں اور اہل تفویض میں سے ہیں ارشاد الفحول میں آیات صفات میں تاویل کرنے کے متعلق فرماتے ہیں۔ وقد اختلفوا فی هذا القسم علی ثلثة مذاهب (الاول) انه لا مدخل للتاویل فیھا بل یجری علی ظاهر هاو لا یوول شنی منھا وهذا قول

المشبه (والثاني) ان لها تاويلا ولكنا نمسك عنه مع تنزيه اعتقادنا عن

التشبيه والتعطيل لقوله تعالى (وما يعلم تاويله الا الله) قال ابن بوهان وهذا قول السلف (والمذهب الثالث) انها مؤولة قال ابن برهان والاول من هذا المذاهب باطل والاخران منقولان عن الصحابة ونقل هذا المذهب الثالث عن على وابن مسعود و ابن عباس وام سلمة التهى ملخصا (ارشاد الفحول مطبوعه مصر ص ٢٦٤)

اس فتم میں (آیات صفات کی تاویل میں) علاء امت کے تین ندہب ہیں
(اول) ہے کہ ان میں تاویل کو دخل نہیں بلکہ ان کو ان کے ظاہر پر جاری کیا
جاوے اور ان میں ہے کی کی بھی تاویل نہ کی جائے اور یہ قول مشہین کا ہے
(دوسر ا) یہ کہ ان کی کوئی تاویل تو ضرور ہے لیکن ہم اس تاویل سے رک
رہتے ہیں اور اس کے ساتھ یہ بھی اعتقاد رکھتے ہیں کہ اللہ تعالی تشبیہ (کسی
کی طرح ہونے) اور تعطیل (صفات سے معطل و خالی ہونے) سے پاک
ہے بدیں قول اللی "و ما یعلم تاویلہ الا لله" ابن برہان نے کماسلف کا کی
قول ہے - بدیں قول اللی "و ما یعلم تاویلہ الا لله" ابن برہان نے کماسلف کا کی
(ندکور) نے کماان نداہب (ندکورہ بالا) میں سے پہلا ند ہب یعنی تشبیہ تو لیا ہول ہوں دوسرے دنوں صحابہ سے منقول ہیں -اور یہ تیسر اند ہب یعنی
تاویل والاحضر سے علی اور ابن مسعود اور ابن عباس اور ام المو منین حضر سے سلمہ رضی اللہ عنم الجمعین سے منقول ہے -

امام شوکافی کی اس عبارت سے صاف ظاہر ہے کہ مفوضین اور مؤولین ہر دو فریق میں اس امر میں تو اتفاق ہے کہ آیات صفات میں ذات حق کے لئے جو الفاظ ید وغیرہ وار دبیں ان سے ان کے لغوی معنی ہاتھ جو ایک عضو ہے اور اس کی حقیقت ہم کو معلوم ہے مر او نہیں - کیونکہ خدا تعالیٰ جسم اور جسمانیات سے پاک ہے اور اس میں بھی اتفاق ہے کہ ان الفاظ کی کوئی نہ کوئی تاویل ضرور ہے لیکن اختلاف اس امر میں ہے کہ وہ تاویل ذات حق کے سوائے کی اور کو بھی معلوم ہے یا نہیں ؟ مفوضین کہتے ہیں کہ ان کی تاویل سوائے ذات باری عزاسمہ کے دیگر کوئی نہیں جانا۔ اس لئے ہم ان کی کوئی المفیت نہ ذہن میں فرض کرتے ہیں اور نہ زبان سے کہتے ہیں بلکہ اس کاعلم خدائے تعالی کے پر دکرتے کہتے ہیں کہ یہ امور صفات باری میں کما تلبق بشانه المسقدس ہیں۔ چنانچہ وہ آیت آل عمر ان میں اسم جلالت یعنی "اللہ" پر وقف کرتے ہیں۔ اور مؤولین کتے ہیں کہ ان کی تاویل را تحین فی العلم بھی جانے ہیں چنانچہ وہ الرا تحون فی العلم کو بھی بواسطہ حرف عطف استثناء میں داخل کرتے ہیں۔ بر خلاف مشہمین کے کہ وہ ان الفاظ کے ظاہری معنی بایں طور لیتے ہیں کہ مثلاً یہ سے اس قتم کا ہاتھ مراد ہے جے ہم پچانے ہیں۔ جس کا نتیجہ معاذ اللہ ہیہ کہ خدائے تعالی و تقدی ایک جسمانی چیز ہے پہلے وہ وہ اس فی چیز ہے۔ پہلے سے اس فی میں اس کے خلام وہ جیچے صفات و عوار ض جسمانی کے کہ خدائے تعالی و تقدی ایک جسمانی چیز ہے۔ پہلے وہ اس وعوار ض جسمانی کی جو سکتا ہے۔

حنبیہ ضروری : - بعض لوگ جنہوں نے اس مسئلہ کے اختلاف کو اس طریق پر جو امام شوکانی "نے ذکر کیا ہے اور ہم نے اس کی توضیح کی ہے، نہیں سمجھا-وہ اہل تفویض کو بھی مجسمہ خیال کرتے ہیں۔ شخ الاسلام امام ابن تھید کایا یہ علوم شرعیہ و محتمیہ میں مسلم کل ہے اور ان کی نصرت حق اور حمایت سنت بھی معلوم ہے- زندگی بھر مؤولین'مشہبین اور معطلین کی تروید میں قلم اٹھائے ر کھالور طریق تفویض کی تائید میں اس قدر لکھاکہ باطل بدلا کل عقلیہ وسمعیہ ٹابت کردیا کہ جہاں اہل تاویل کا آخری قدم ہے وہ اہل تفویض کا پہلازینہ ہے اور مشہبین کی نسبت واضح کر دیا کہ یہ لوگ ایمان سے بہرہ ہونے کے علاوہ عقل سے بھی کورے ہیں کہ ذات قدیم ازلی وابدی کے لئے محد ثات کی طرح جوڑ بند قرار دیتے ہیں-اور معطلین کی نبیت ظاہر کر دیا کہ وہ ذات حق کو ایک الی ذات مانتے ہیں جو کسی صفت کمال کی مالک نہیں تعالیٰ الله عما یقول الظلمون علوا کبیرا- لیکن باوجوداس کے بعض معقولیوں نے آپ کو مجممہ سے منتمجها چنانچہ "سلم العلوم" کے حواشی میں لفظ لا پحدیر مولوی عبد الحلیم سے نقل کیا بفي شرح الزلفي اي لا يكون محصور ابالحدود كالمكان والشكل وهذا اشار الى رد قول ابن تيميه من المحسمة حيث قال ان الله متمكن على العرش وهو مكانه انتهى (حاشيه سلم نمبر ٣ صفحه ٣ مطبوعه مطبع محمدى واقع لا مور)

محشی مرحوم نے حفرت شیخ الاسلام کی طرف جو عبارت منسوب کی ہے اس کا حوالہ ذکر نہیں کیا کہ یہ عبارت ان کی کس کتاب میں ہے؟ کیونکہ امام ممدوح کثیر التصانیف ہیں اور ہم کو باوجود اس کے کہ ان کی بہت می تصانیف زیر نظر رہتی ہیں یہ عبارت کہیں نہیں ملی - بلکہ اس کے خلاف آپ کی بہت می عبارت کہیں نہیں ملی - بلکہ اس کے خلاف آپ کی بہت می تصریحات یا ہم معنی عبارت کہیں نہیں ملی - بلکہ اس کے خلاف آپ کی بہت می تصریحات ہا ہم کو جمہہ میں جو ہم انشاء اللہ ایکھی خلا ہے - اگر شیخ الاسلام ممدوح کی تصریحات کا علم نہ جو مجمہ میں سے قرار دیاسویہ بھی خطا ہے - اگر شیخ الاسلام ممدوح کی تصریحات کا علم نہ بھی ہوتا کہ ان کی زندگی کن مباحث میں گذری تو آپ کو مجمہ میں شارنہ کیا جاتا - والله بعضوا عن المحشی و عنا و عن سائر المسلمین ولنعم ماقبل لکل حواد کبوة ولکل عالم هفوة۔

چنانچہ ہم شخ الاسلام کامسلک ان کے ایک خط سے جو انہوں نے امام سمس الدین رحمہ الله کو مدینہ طیبہ میں لکھا تھا۔ ذکر کرتے ہیں جس سے ظاہر ہو جائے گاکہ تاویل و تفویض اور تثبیہ و تعطیل الگ الگ مسلک ہیں۔ پہلے دونوں سلف امت سے منقول ہیں جیسا کہ امام شوکانی آ کے حوالہ سے گذر چکااور پچھلے دونوں مردود ہیں اور یہ بھی واضح ہو جائے گاکہ شخ الاسلام مرحوم اہل تفویض میں سے تنے نہ کہ اہل تجسیم میں سے حاشا شانه عن ذلك

پہلی عبارت بیہے:

فالقائل ان زعم انه ليس له يدمن جنس ايدى المخلوقين وان يده ليست جارحة فهذا حق (حط شيخ الاسلام مشموله رساله احتماع الحيوش للشيخ ابن القيم رحمه الله ص ١٤٠)

پس قائل آگر بیرخیال کرے کہ خداتعالیٰ کا ہاتھ مخلوق کے ہاتھ کی طرح نہیں اور نیزید کہ دہ ایک جسمانی عضو نہیں ہے تو یہ بات باکل درست و بجاہے۔ دوسری عبارت بیہے: من قال أن الظاهر غير مراد بمعنى أن صفات المخلوقين غير موادة قلنا له اصبت في المعنى (خط مذكور ١٣٨)

جو مخض یہ کیے کہ ان الفاظ ہے ظاہری معنی مراد نہیں ہیں یعنی یہ کہ ان سے مخلو قات کی صفات مراد نہیں ہیں تو ہم کہیں گے اے قائل تونے در سبت کها-

هذه الاحاديث تمر كما جاء ت ويومن بها ويصدق وتصان عن تاویل یفضی الی تعطیل و تکیف الی تمثیل (خط مذکور ص۱۳۸) یه احادیث (جو صفات باری تعالیٰ میں دار دہیں )ان کا اجراء اس طرح ہو نا چاہئے جس طرح کہ وہ وار دہو نیں اور ان پر ایمان رکھنا چاہئے – اور ان کی تصدیق کرنی جاہئے اور ان کو الیں تاویل ہے جو تعطیل تک پہنچائے اور ایس کیفیت بیان کرنے سے جو تشبیہ تک لے جائے بیانا چاہئے۔

اوراس سے بھی زیادہ صفائی ہے آپ منهاج السنة میں رد شیعہ کے ضمن میں فرماتے ہیں۔

فان التشبيه والتجسيم المخالف للعقل والنقل يعرف في احد من طوائف الامة اكثر منه في طوائف الشيعة (جلد اول ص ١٧٢) کیونکہ تشبیہ و تجسیم جو عقل و نقل ہر دو کے مخالف ہے امت کے کسی طا کفہ میں طوا نف شیعہ ہے زیادہ معلوم نہیں ہے۔

ای طرح منهاج السنة میں کثرت ہے ایسے حوالے مل سکتے ہیں جن میں بالتصر یح تشبیہ و تنجیم کاابطال ہے جن کے ذکر ہے خوف طوالت مانع ہے-

ان عبار تول سے صاف طاہر ہے کہ حضرت شیخ الاسلام تجسیم و تشبیہ کے ہر گز قائل نہیں تھے ہاں وہ اہل تاویل کی باطل تاویل پر بھی کان نہیں دھرتے تھے پس جو صخص تجسیم کوان کی طرف منسوب کرتا ہوہ ان کے مسلک سے ناوا قف ہے یا تجسیم و تفویض میں فرق نہیں جانتا- حالا تکہ ان دونوں میں زمین و آسان کا فرق ہے کہ تفویض توہے درجہ اقرار بعدم الا درائ کا اور حق ہے - اور تشبیہ و تجسیم درجہ ہے قول بالعلم کا اور باطل ہے فافھم و لا تکن من القاصرين۔

کشف حقیقت: اصل بات یول معلوم ہوتی ہے کہ ان بزرگان نے جنہوں نے حضرت شیخ الاسلام کو تجمیم و تمثیل کا قائل سمجھا ہے کسی معتزلی یا جمہی کی کسی تحریر میں دکھ لیا ہو گا کہ وہ حضرت شیخ الاسلام کو مجسم قرار دیتے ہیں کیونکہ حضرت شیخ مثبت صفات کو مجسمہ صفات سے جیسا کہ ان نصر بیجات سے فلاہر ہے اور معتزلہ وجہمیہ مثبتین صفات کو مجسم سے سے معلی ہوگا کہ حضرت شیخ بیج مجسم ہیں ۔ اور پھر کستے ہیں ۔ تو ان بزرگوں نے بھی سمجھ لیا ہوگا کہ حضرت شیخ بیج مجسم ہیں ۔ اور پھر کسیں ان کی کوئی مجمل عبارت بھی مل گئی تو اس نے خیال سابق کو اور پختہ کر دیا۔ چنانچہ اس امرکی بابت حضرت شیخ خود فرماتے ہیں۔

والجهمية والمعتزلة يقولون من اثبت لله الصفات وقال ان الله يرى فى الاخرة والقران كلام الله ليس بمخلوق فانه مجسم مشبه (منهاج حلداول ص١٧٣)

جمیہ اور معتزلہ (جو مکرین صفات ہیں) کتے ہیں کہ جو کوئی اللہ تعالیٰ کی صفات کو مانتا ہے اور کتا ہے کہ قیامت کے دن اللہ تعالیٰ کا دیدار ہو گا اور قران کلام اللہ مخلوق نہیں ہے بسوہ شخص مجسم اور مشبہ ہے۔

رجوع بمطلب: غرض ہے کہ آیات صفات کے متعلق تین نداہب ہیں اول ہے

کہ جو نصوص وارد ہیں ان کے حقیقی اور لغوی معنی مراد ہیں اور ان میں ہے کسی صورت

میں بھی تاویل کی گنجائش نہیں اور یہ ند ہب مشہین کا ہے - جو خدا تعالی کو بھی ایک جسم
تصور کرتے ہیں اور اس کے ہاتھ پاؤل آنگھ انگلیاں وغیر ہاعضاء تجویز کرتے ہیں کیونکہ
نصوص میں ان کے لئے الفاظ وارد ہیں اور یہ باطل ہے اور اہل حدیث اس سے بری ہیں
جیسا کہ اور گذر چکا-

دوسر اند ہب تاویل ہے۔اور اس کا بیان یوں ہے کہ جب ظاہر الفاظ کی روسے

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ذات برحق کی مخلوق سے مشابهت لازم آتی ہے اور مشابهت باطل ہے توان الفاظ سے ان کے نغوی معنی نہیں بلکہ ان کے مناسب کوئی دیگر معانی مراد ہیں اور ان الفاظ کا استعال ان معانی میں مجازی طور پر کیا گیاہے اور مجاز کا استعال فصیح زبان میں ضرور ہوتا ہے اور قر آن وحدیث میں علاوہ آیات صفات کے دیگر مواقع میں بھی بکثرت ہے جس ہے اور قر آن وحدیث میں علاوہ آیات صفات کے دیگر مواقع میں بھی بکثرت ہے جس سے اہل تفویض کو بھی انکار نہیں -جس کی تفصیل کا بیہ مقام نہیں۔

تیسراند بهب تفویض ہے۔اس کی شرح یوں ہے کہ یہ تودرست ہے کہ جوالفاظ نعوت (صفات) باری تعالیٰ میں وارد ہوئے ہیں ان کے ان سے ظاہری و حقیقی معانی مراد نہیں ہیں یعنی وہ معانی جو لغت کی روسے حقیقہ بمارے ذبین میں اور مشاہدے میں آتے ہیں مراد نہیں ہیں بلکہ وہ ذات برحق کی صفات ہیں جن کی کیفیت و حقیقت بمارے ذبین میں نہیں آسکتی جیسے کہ ہماس کی ذات کا تصور حقیقی نہیں کر سکتے۔ ہاں ہم بمر جگہ ان الفاظ کی تاویلی مر او بھی مقرر نہیں کر سکتے۔ لنذا ہم ان کی حقیقت کا علم اللہ تعالیٰ کے سیرد کرتے ہیں۔اول اس وجہ سے کہ جمارے پاس کوئی قطعی سند عقلی یا نقی نہیں ہے جو ہم کو تاویل پر مضطر کرے۔ دوم اس وجہ سے کہ تفویض میں سلامتی ہے نہیں ذمہ داری۔ کیونکہ ہو سکتا ہے کہ جو تاویل ہم کریں وہ خداکی مراد کے ظاف ہو پس ترجیح تفویض کو ہے نہ کہ تاویل کو۔

سوم اس وجہ ہے کہ اگر ہر جگہ لازمی طور پر تاویل کریں اور صفات ذات صفات فعل میں امتیاز نہ کریں تو ذات برحق کا صفات ہے معطل ہو نالازم آئے گا جیسا کہ جہمیہ کانہ ہب ہے اور وہ باطل ہے۔

السید کے اور وہ باطل ہے۔

تنبیہ: - بعض لوگوں کا خیال اب بھی ہے اور پہلے بھی رہاہے کہ اہل حدیث مطلقاً
تاویل کے قائل نہیں ہیں - لیکن ان کی بیر رائے مسئلہ صفات کو تفصیلانہ سیحضے اور ائمہ
اہل حدیث کی تصریحات و تشریحات کو نہ جاننے کے سبب ہے - بلکہ صفات فعل میں
جہال کوئی قطعی دلیل عقلی یا نقلی تاویل پر مجبور کرے وہاں اہل حدیث بھی تاویل
کرتے ہیں اور صفات ذات میں جہاں انکار صفات لازم آتا ہو اور کوئی دلیل قطعی صاف

بھی نہ ہو تاویل نہیں کرتے بلکہ ان کو صفات ذات جانتے ہیں جن کاوجود ذات برحق کے لئے ضروری ہے۔ اور ان کی حقیقت کا انکشاف سپر دِ اللی کرتے ہیں اور کہتے ہیں انت کما اثنیت علی نفسك

> اے برادر بے نمایت در حمیست ہرچہ بروے میری بروے مانیست

چنانچہ شخ ابن ہمیہ سے پیشتر انہی کی روش کے ایک امام مدیث عافظ ابن حزم قرطبی جو ایک الم مدیث عافظ ابن حزم قرطبی جو ایک ہے میں فوت ہوئے اپنی مشہور تصنیف کتاب الفصل میں معزلہ کے اس قول کے جواب میں کہ اللہ تعالیٰ ہر مکان میں ہے فرماتے ہیں معزلہ لوگ اس امر پر آیت مایکون من نحوی ٹلانہ الاهو رابعهم (مجادلہ پ۲۸) وغیرہ سے استدلال کرتے ہیں سواس کاجواب یہ ہے کہ

(قال ابو محمد) قول الله تعالى ..... يجب حمله على ظاهره مالم يمنع من حمله نص اخراد اجماع او ضرورة حس (حلد ٢ ص ١٢١) الله تعالى كے قول كو ظاہر پر حمل كرناواجب ہے جب تك كه اس كو ظاہر پر حمل كرنے سے دوسرى نص يا جماع ياضرورة حس منع نه كرے-اس كے بعد إن سب آيات كا ايك بى جواب ديا ہے كه ان سے تد بير واحاط مراد ہے-

ظاہر ہے کہ یہ تاویل ہے حالا تکہ حافظ ابن حزم خود ظاہری ہیں اور مفوضین کے امام ہیں لیکن یمال "تاویل" کی ہے اور وجہ اس کی یہ بیان کی کہ عقلا اور حسامعلوم ہے کہ جو شے کسی مکان میں ہوتی ہے وہ اس مکان کو پر کرنے والی ہوتی ہے اور اس شکل کی ہوتی ہے اور اس احکام اجسام میں سے ہے جس سے اللہ تعالیٰ پاک ہے - (لہذااس کو ظاہر پر حمل کرنا ورست نہیں) اس کے بعد استواء کی نسبت کہا ہے کہ نہ تو اس سے مراداستقر ارہے (جو اس کے حقیقی معنی کو لازم ہے) اور نہ استیلاء (جو تاویل ہے) بلکہ مراداستقر ارہے (جو اس کے حقیقی معنی کو لازم ہے) اور نہ استیلاء (جو تاویل ہے) بلکہ یعنی انہ فعل فعلہ فی العوش و ھو انتہاء خلقہ الیہ فلیس بعد

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

العرش شئي

اس سے مرادانتائے خلق ہے کہ عرش کے بعد کوئی شے نہیں ہے-ای طرح بیمین' وجہ' قدم'اصا بع'نزول وغیر ھاامور کے متعلق مفصل ذکر کیا ہے جو تاویل سے خالی نہیں (ص ۲۲ا ہے ص ۵۳ انتک جلد ٹانی)

اس طرح امام بیہی جو چو تھی اور یا نچویں صدی ہجری کے ایک عالی یایہ امام حدیث ہیں انہوں نے سفات الہیہ کے متعلق ایک ٹھاش کتاب ''کتاب الاساء والصفات '' لکھی ہے۔اس میں مسلک تاویل کی ضرورت وصورت کی نسبت امام خطافیؒ ہے جوچو تھی صدی ہجری میں ایک زبر دست محدث گذرے ہیں نقل کرتے ہیں۔ --- قال ابو سليمان و نحن احرى بان لا نتقدم فيما تاخر منه من هو اكثر علما واقدم زمانا ومنا ولكن الزمان الذي نحن فيه قد جعل اهله حزبین منکر لما یری من نوع هذه الاحادیث رأسا ومكذب به اصلا و في ذلك تكذيب العلماء الذين رووا هذه الاحاديث وهم المة الدين ونقلة السنن والواسطة بيننا وبين رسول الله صلى الله عليه وسلم والطائفة الاخرى مسلمة للرواية فبها ذاهبة في تحقيق الظاهر منها مذهبا يكاد يفضي بهم الى القول بالتشبيه ونحن فرغب عن الامرين معا ولا نرضي بواحد منهما مذهبا فيحق علينا ان نطلب لما يرد من هذا الاحاديث اذا صحت من طريق النقل والسند تاويلا يخرج عن معانى اصول الدين و مذهب العلماء ولا تبطل الرواية فيها اصلا اذا كانت طريقها مرضيه ونقلتها عدو لا ص 204)

امام ابوسلیمان خطابی کہتے ہیں کہ جبوہ (بزرگ)جو ہم سے علم میں زیادہ اور زمانہ اور عمر میں پیشتر تھے اس امر میں پیچھے ہے رہے تو ہم کو بہت مناسب ہے کہ ہم بھی اس میں آگے نہ بروھیں لیکن جس زمانے میں ہم ہیں اس کے لوگ دوگروہ ہیں ایک تووہ ہیں جو اس قسم کی احادیث سے بالکل مقر اور ان

کے مکذب ہیں اور اس میں ان علماء کی تکذیب ہے جنہوں نے احادیث کو
روایت کیا حالا نکہ وہ المان دین اور ناقلین سنت ہیں اور آنخضرت علیہ اور
ہمان واسط ہیں دوسرا گروہ وہ ہے جو ان روایات کو اسلیم تو کرتا
ہمارے درمیان واسط ہیں دوسرا گروہ وہ ہے جو ان روایات کو اسلیم تو کرتا
ہے - لیکن ان کے ظاہر معانی کے اثبات میں ایسی روش چلتا ہے جو قول
بالتشبید کے قریب پنچادی ہے - اور ان ہر دوا مور (انکارو تشبید) سے ایک
ساتھ بیزار ہیں اور ان میں سے کس سے بھی فدہب بنانے کی روسے ہم
راضی نہیں ہیں - لیس ہم پر واجب ہے کہ ان احادیث میں جو نقل وسندگی رو
سے صحیح ثابت ہو جائیں کو کی ایسی تاویل ڈھو نڈیں جو اصول دین کے معانی کو
اور ندا ہب علماء (سلف) کو ملح ظار کھ کرکی جائے اور جور وایت اس بارے میں
وارد ہوئی ہو جب اس کا طریق (روایت) لیندیدہ (مقبول) ہو اور اس کے
فار دوایت) باطل نہ ہو جاتی مادل ( و متقی) ہوں تو اس (تاویل) سے وہ
(روایت) باطل نہ ہو جاتی ہو۔

ان ہر دوائمہ اہل حدیث کی تصریحات سے صاف ثابت ہو گیا کہ اہل حدیث کو تاویل سے بہر صورت انکار نہیں۔ بلکہ وہ صرف ان باطل تاویلوں سے انکار کرتے ہیں۔ جن میں اصول دین نصوص شرعیہ اور محاورات زبان عرب ملحوظ نہ ہوں اور او هر او هر کے زئل قافئے ملاکر کر دی جائمیں۔ جس طرح گر اہ فرقے پہلے بھی کرتے رہے ہیں۔ اور اب بھی کرتے رہے ہیں۔ اور اب بھی کرتے ہیں فافیہ۔

حفزت حجتہ الهند اس مسئلہ کو ایک خاص تفصیل سے لکھتے ہیں۔ جس کا خلاصہ و حاصل حسب ذیل ہے۔

مسائل شرعیہ جن کے سبب امت کے کئی فریق ہو گئے دو قتم پر ہیں-ایک وہ جو قرآن و حدیث منطوقاً و تصریحاً ند کور ہیں اور صحابہ و تابعین ان کو اسی طرح مانتے رہے-جب وہ زمانہ آیا جس میں ہر شخص کو اپنی اپنی رائے پسند

آنے لگی تواکب گروہ نے ظاہر کتاب و سنت کو (اس طرح) کپڑے رکھااور اصول عقلیہ کی موافقت یا مخالفت کی پرواہ نہ کی اور کہیں معقولات میں بولے بھی توصر ف خصم کے الزام دینے اور زیاد ہ اطمینان کے لئے (بولے) نہ کہ استفادہ عقائد کے لئے-سویہ لوگ تواہل سنت ہیں اور دوسرے گروہ نے ان مو قعوں میں جماں ان کے خیال میں اصول عقلیہ کی مخالفت نظر آئی۔ (ان الفاظ قرآن و حدیث کو) ان کے ظاہر معانی ہے ہٹا کر ان کی تاویل کر دی - پس انہوں نے (ان علوم عقلیہ کی روہے) تحقیق امر اور بیان حقیقت کے لئے گفتگو کی-اور دوسر ی قتم مسائل کی وہ ہے جونہ تو کتاب اللہ میں منطوق ہے اور نہ ان کے متعلق کو ئی حدیث مشہور ہی ہے۔اور نہ صحابہؓ نے ان میں ( تف**ضیلی**) کلام کیا- سووہ اپنی اس حالت پر پڑے رہے حتی کہ متاخرین ابل علم نے ان میں کلام کیا-اور کئی ایک وجوہ سے (جو اصل کتاب حجته الله میں مذکور ہیں)ان میں اختلاف ہوا۔ مثلاً آیات صفات که ان میں اجمالی طور پر اصولاً تو سب متفق میں نیکن ان کی تفصیل و تفسیر میں مختلف ہیں-ایک گروہ تو کہتاہے کہ ان سے ان کے مناسب (تاویلی) معانی مراد ہیں اور دوسر ہے کہتے ہیں کہ ہم نہیں جانتے کہ ان ہے مراد (اللی) کیاہے؟ پس اس قشم ( ثانی ) میں ایک کوتر جج ویتااور یہ کہتا کہ ان میں سے فلال سنت کے مطابق ہے (اور فلال نہیں ہے) صحیح نہیں جانتا- کیونکہ اگر تو خالص سنت طلب کرے توہ توان مسائل میں بالکل خوض نہ کرنا ہے جیسا کہ سلف ( صالحین ) نے ان میں خوض نہیں کیا-انتی متر جمأو مخلصاً ( حجتہ اللّٰہ مصری حلد اول ص ۹٬۰۱)

حفرت شاہ صاحب رحمتہ اللہ علیہ کی عبارت کا محصول ہیہ ہے کہ مسائل اعتقادید دوقتم پر ہیں-

اول : وہ جن کی کیفیت قرآن یا حدیث میں بالتصری وارد ہے مثلاً عذاب قبر

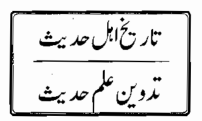
وغيره-

دوم: جن کی کیفیت مصرح نہیں ہے۔ مثلاً استواء علی العرش - ان مسائل پر
کلام کرنے والے علماء بھی دو طرح کے ہیں۔ ایک مفوضین - دوسرے مؤولین مفوضین تو ہر قتم میں تفویض کرتے ہیں اور مؤولیں ہر قتم میں تاویل - حضرت شاہ
رحمتہ اللہ علیہ پہلی قتم مسائل میں تاویل جائز نہیں جانتے اور دوسری قتم میں جرح
نہیں جانتے - فافیہ ولا تکن من القاصرین

وانا العبد المفتقر الى الله الكريم

محدا براہیم میر السیالکو ٹی

حصه ووم



### احادیث کی حفاظت خود آنخضرت علی بلکه خود الله تعالی کو منظور تھی

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله العلى الاكرم الذى علم بالقلم علم الانسان مالم يعلم و والصلوة والسلام على حبيبه المبعوث الى العرب و العجم و على اله و اصحابه و خلص احبابه سادة خير الامم. المبلغين عنه ما سمعوا من اقواله و شهدوا من احواله ببذل الجهد و صرف الهم اما بعد.

اس عنوان کی تفصیل سے پیشتر چندامور لطور تمہید بیان کرنے ضروری ہیں۔

(۱) اللہ تعالیٰ نے اپناپاک کلام قرآن شریف آسان سے بارش کی طرح نہیں برسایا۔

اور نہ اسے بحل کی مہیب آواز سے بندوں تک بہنچایا بلکہ اپنے رسول پاک (صلوات اللہ علیہ وسلامہ) کے مبارک نمنہ میں ڈالا-جوان کا ہم جنس تھا جن کی طرف وہ پیغام آیا۔

اور آپ کی ذات گرامی میں علمی اور عملی ہر دو طرح کے کمالات بوجہ اتم پیدا کئے کہ آپ قولی تعلیم کے ساتھ ان کے لئے عملی نمونہ بھی قائم کریں۔ تاکہ جولوگ آپ کے حلقہ صحبت میں داخل ہوں وہ آپ سے انس بکڑ کر اور قلبی ارادت و عقیدت پیدا کر

کے حسب استعداد آپ کے فیض صحبت سے اکتباب فضائل یعنی تزکیہ نفس اور تندیب اخلاق کا بسرہ حاصل کریں۔ چنانچہ آپ اپنی بعثت کا ایک مقصدیہ فرماتے ہیں انما بعثت لائمہ صالح الاخلاق اور حق تعالی نے آپ کی شان میں فرمایا و انك لعلی حلق عظیم (ن ب ٢٩) نیز فرمایا

لقد من الله على المومنين اذ بعث فيهم رسولا من انفسهم يتلوا عليهم ايته و يزكيهم و يعلمهم الكتب والحكمة و ان كانوا من قبل لفي ضلال مبين (العمران ب٤)

"الله تعالى فے مسلمانوں پر (بڑائی) فضل كياكہ ان ميں انہيں ميں كاايك رسول برپاكياجوان پر اس كى كتاب پڑھتااور ان كوپاك كر تااور ان كو كتاب (اللى) اور حكمت (طريق عمل) سكھاتا ہے اور بے شك يہ لوگ اس سے پيشتر صریح ممراہی ميں (پڑے ہوئے) ہے۔"

یہ آنخضرت کے عملی نمونہ ہی کااثر تھا کہ عرب کے امتی اور علوم سے بے خبر بدو یوں میں ایسی روح پینک گئی کہ انہوں نے حیرت انگیز قلیل مدت میں کسری وقیصر کے تخت الٹ دئے - اسی روح پرور سیرت کی حقیقت سمجھانے کے لئے اور اسے نمونہ عمل بنانے کے لئے آنخضرت بیج عام طور پر خطبات میں عام لوگوں کے مجمع میں با آواز بلند فرمایا کرتے تھے -

ان خير الحديث كتاب الله و خير الهدى هدى محمد (صحيح مسلم ابواب الجمعه)

" بهترین کلام خدا کی کتاب (قر آن مجید) ہے (جس میں لفظی تعلیم ہے) اور بهترین سیرت محد کی سیرت ہے (جو عملی تعلیم ہے)۔"

(۲) قر آن شریف میں علاوہ اتبائ واطاعت رسول کی تائیدی آیات کے کئی جگہ آنخضرت کا نمونہ عمل اختیار کرنے کی تاکیدو ترغیب ہے۔(() چنانچہ جب جنگ احد کی ہزیمت سے کھیانے ہو کرتمام قبائل عرب نے متفقہ طاقت سے کئی ہزار جمعیت ے مدینہ طبیبہ پر آخری اور فیصلہ کن حملہ کیااور مسلمان دہشت زدہ ہو گئے لیکن رسول الله عَلِينَة بريجه تهمى الرنه تعاتواس يرخداوند تعالى نے فرمايا

لقد كان لكم في رسول الله اسوة حسنة (احزاب ب٢١)

"(مسلمانو!) تمهارے لئےرسولُ الله بین قابل اقتداا چھانمونه عمل تھا-"

(ب) اورای حقیقت کو ملحوظ رکھتے ہوئے آپ کے سفر تبوک کے ذکر میں جو شدت

گرمامیں دور دراز مسافت کا سفر تھااور کئی ایک لوگوں کے دل اس موقع پر چھوٹ گئے

ہے۔حق تعالیٰ نے فرمایا:

لكن الرسول والذين أمنوا معه جاهدو باموالهم وانفسهم(توبه پ ١٠)

"لکن رسول الله اور آپ کے ساتھ کے مومن اینے مالوں اور اپن جانوں

سمیت شریک جنگ ہوئے۔''

(ج) صراط متنقیم جس کی تحصیل کے لئے اعمال صالحہ اور اخلاق فاصلہ کی ساری تگ و دوہے اور ہر نمازی ہر رکعت نماز میں اسے طلب کر تاہے اس کی نسبت بھی تو نہی فرمایا کہ وہ صراط الذین انعمت علیہ م یعنی وہ صراط متنقیم ان لوگوں کا طریق عمل ہے جن پر خدا کا انعام ہوا اور انعام والوں کے صدر تشین حضرات انبیاء علیهم السلام ہی ہیں۔ چنانچه قرمايافاولئك مع الذين انعم الله عليهم من النبيين والصديقين الاية (النساء

ان آیات سے صاف ظاہر ہے کہ اللہ تعالی چاہتا ہے کہ لوگ میرے رسول کا نمونہ عمل اختیار کریں اور رسول اللہ ﷺ بھی علی الاعلان فرماتے ہیں کہ میرا طریق

عمل بهترین طریق عمل ہے- تو کیا کوئی عقلند کہہ سکتا ہے کہ جو امر آبیا خوب اور

پندیده اور موجب سعاوت ہر دو جہان ہواہے حکیم و دانااور قدیر و توانا خدااور اس کا حكمت آموزاور مصلحت اندليش رسول ضائع جانے دے گا؟ ہر گز نہيں ہر گز نہيں -

آمدم برسر مطلب بس آنخضرت ﷺ نے اپنی سنت و سیرت کی حفاظت دو

طرح ہے کی ہے۔

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

اول: یوں کہ آپ نے اپنے طریق عمل پر چلنے کی تاکیدیں کیں اور موکد تاکیدوں کے ہوئے ہوئیں سکتا کہ صحابہ جیسی فرمانبر دار اور جال ثار جماعت آپ کے حکمت آ موزا توال اور بانظام افعال کوضائع جانے دے چنانچہ کتب حدیث میں "اعتصام بالسنة" کا باب خصوصیت سے باندھا گیا ہے۔ چنانچہ مشکوۃ نثر یف کے اسی باب سے بعض احادیث نقل کی حاتی ہیں۔

(۱) آخضرت علی کے خادم خاص حفرت انس سے روایت ہے کہ تین مخصوں کی جماعت آخضرت کی عبادت کا حال ہو چھنے کے لئے آپ کی ازواج مطرات گی خدمت میں آئی۔ جب ان کو بتایا گیا تو انہوں نے اس (مقدار) کو تھوڑا خیال کر کے آپ میں کہا کہ ہم آخضرت سے کہاں مل کتے ہیں ؟ آپ کو تو خداتعالی نے ہر طرح کی تقدیم کو تاخیر کی لفز شوں سے معاف کر دیا ہے۔ پس ان میں سے ایک کہنے لگا کہ میں تو تعدیم ان میں روات نمازہی میں گذار دیا کروں گا۔ دوسر سے نے کہا کہ میں ہمیشہ دن کوروزہ رکھا کروں گا اور بھی شادی نہیں کروں گا (اپنے میں) آخضرت تشریف لے آئے اور آپ نے فرمایا اور بھی شادی نہیں کروں گا (اپنے میں) آخضرت تشریف لے آئے اور آپ نے فرمایا میں ہو جنہوں نے ایسانیا کہا۔ سنو خدا کی قتم میں تم سب سے زیادہ خدا ( کے جلال) سے ڈر نے والا اور سب سے زیادہ (اس کی نافرمانی ہے) پر ہیز کرنے والا ہوں۔ لیکن میں میں سے شریف کو اللہ ہوں۔ لیکن میں میں تم سب سے زیادہ خدا ( کے جلال)

لل اس تقدیم و تاخیر سے مراویہ ہے کہ بعض وقت انسان پر دویازیادہ کام بیک وقت آپڑتے ہیں۔ ہر چند کہ وہ سب جائز ہوتے ہیں لیکن عملی صورت میں ایک کام کو پہلے کیا جاتا ہے اور دوسرے کو پیچھے یہ عملی تر تیب بھی مناسب وقت و مصلحت پڑتی ہے اور بھی نہیں پڑتی کیو نکہ دما فی تد ہیروں میں خطاب وصواب ہر دوام ممکن ہوتے ہیں ہر چند کہ یہ اجتنادی امر ہے لیکن خطاسے انسان کی طبیعت پر بوجہ ضرور پڑتا ہے۔ انبیا علیم السلام عما گناہ نہیں کرتے ۔ وہ معصوم ہوتے ہیں سواسی بوجھ کو ہلکا کرنے ہوجہ خرار پڑتا ہے۔ انبیا علیم السلام عما گناہ نہیں کرتے ۔ وہ معصوم ہوتے ہیں سواسی بوجھ کو ہلکا کرنے ہوجہ خداتھ اللہ عائقہ من ذنبان و مانا حر (فتی ہوتا تیر ہوجاتی ہو۔ اور سورہ فتی جس کی خطاب کہ اساسے اور سیاسی کا موں اور نقل و حرکت میں نقذ یم و تا خیر ہوجاتی ہے۔ اور سورہ فتی جس کی خدورہ بالا آیت ہے سیاسی امور کے متعلق صلح حدیبیہ کے موقع پر نازل ہوئی اور اس معنی میں آخضر ت دعا کیا کرتے تھے۔ اللہم اعفر لی ما قدمت و ما احر ت (حصن حصین)

روزه رکھتا بھی ہوں اور نوڑ تا بھی ہوں اور (رات کو) نماز بھی پڑھتا ہوں اور سو تا بھی ہوں-اور میری بیویاں بھی ہیں- پس جو کوئی میری سنت سے روگر دانی کرے گاوہ مجھے ے نہیں ہے (اس حدیث کوامام بخاری اور امام مسلم نے روایت کیا-مشکوۃ صفحہ 19) (۲) ای طرح حضرت عائشةٌ صدیقه سے مروی ہے که آنخضرت ﷺ نے ایک کام کیااور اس کے (کرنے بانہ کرنے کے ) بارے میں (لوگوں کو)ا ختیار دیا۔ بعض لوگوں نے (اس عمل کو بلکا جان کر)اس سے یر ہیز کرنا جاہا یہ بات آنخضرت کو معلوم ہو کی تو آپ نے خطبہ دیااوراللہ تعالیٰ کی حمدیمان کی - پھر فرمایاوہ کیسے لوگ ہیں ؟ جواس امر ہے ہر ہیز کرنا جاہتے ہیں جے میں کرتا ہوں-اللہ کی قتم مجھے ان سب ہے اللہ کی شناخت زیادہ ہے اور مجھے اس کاڈر بھی ان سب سے زیادہ ہے ( متفق علیہ مشکوۃ صفحہ 19 ) (r) ای طرح حفرت ابو معید خدری سے مردی ہے کہ آنحضرت سے نے نے ( جماعت صحابہؓ ہے فرمایا کہ دیگر لوگ تمہارے تالع ہیں اور ( میرے پیچھے ) کئی لوگ زمین کے کناروں ہے تمہارے پاس آ کر دین کی سمجھ حاصل کریں گے۔ پس تم میری ( تا کید )ان ہے نیک سلوک کرنے کے متعلق قبول کرو(رواہ التریذی مشکلوۃ صفحہ ۲۶ ئاپالعلم)

'' ای طرح ابراہیم بن عبدالرحمٰن عذری نے مرسلا روایت کیاہے کہ آنخضرت ' نے فرمایا بحمل هذا العلم من کل حلف عدوله (الحدیث) ( یعنی ہر زمانہ کے ) پیچیے آنے والے عادل لوگ اس علم (دین) کو حاصل کرتے رہیں گے۔

ان احادیث سے صاف ثابت ہے کہ آنخضرت کواپنی سنت کی حفاظت خاص طور پر ملحوظ تھی- کیونکہ سنت پر عمل اور آئندہ آنے والے لوگوں کو اس کی تعلیم بغیر حفاظت کے نہیں ہو سکتی-

دوسراطریق: یه که آنخضرت جب کوئی مسئله فرماتے تواسے تین دفعہ دہراکر فرماتے - چنانچہ صحیح بخاری میں حضرت انسؓ ہے مروی ہے کہ نبی کریم ﷺ جب کوئی (دینی) بات فرماتے تواسے تین دفعہ دہرائے ٔ حتی کہ اسے (اچھی طرح) سمجھ لیا

جاتا-(كتاب العلم)

حکمت : حضور علیہ الصلوۃ والسلام کی یہ عادت مبارک اس لئے تھی کہ حاضرین میں سے ہر طبقہ اور ہر استعداد کا شخص اسے اچھی طرح سمجھ کریاد رکھ سکے چنانچہ بخاریؓ نے اس باب کا عنوان اس طرح باندھا ہاب من اعاد الحدیث ٹلٹا لیفہم عدہ پھر اس کی تائید اور شوت میں وہ احادیث بیان کی ہیں جن میں کسی امر کو تین دفعہ پکار کر فرمانے کا ذکر ہے ۔ آنخضرت بیان کی ہیں جن میں کسی امر کو تین دفعہ پکار کر فرمانے کا ذکر ہے ۔ آنخضرت بیان کی ہیں جن میں آپ نے حاضرین سے اپنی تبلیغ فوس کے مجمع عام میں ایک بلیغ خطبہ فرمایا۔ اس میں آپ نے حاضرین سے فرمایا لیبلغ الشاھد دین کا اقرار لیا اور اس پر خدا تعالیٰ کو گواہ رکھا اور حاضرین سے فرمایا لیبلغ الشاھد دین کا قرار لیا اور اس پر خدا تعالیٰ کو گواہ رکھا اور حاضرین سے فرمایا لیبلغ الشاھد بین تاکیدا ہے تعلیم کردہ علم کی حفاظت واجراء کے لئے تھی۔ یاکس لئے ؟

سی الیور کے سیار کو ایت میں امام محد بن سیرین تابعی (جواس حدیث کے راویوں میں سے بیں) کا قول ہے کہ انہوں نے کما رسول اللہ عظیے نے کی فرمایا ایساوا قع ہو بھی گیا۔ یعنی صحابہ نے آنخضرت سے سیکھا ہوا علم دین تابعیوں کو پہنچا دیا۔ امام محمد بن سیرین جلیل القدر تابعی ہیں۔ حدیث کو لکھنے کی بجائے حفظایاد کرتے تھے۔ والھ میں بھر میں فوت ہوئے۔ زمدوور عاور علم حدیث وفقہ میں یکنائے زمانہ تھے۔

صحیح بخاری کے اس باب یعنی لیسلغ الشاهد الغائب کے ذیل میں علامہ مینی نے ابوداؤد سے حدیث نقل کی ہے کہ آنخضرت نے فرمایا تسمعون و یسمع منکم و بسمع من یسمع منکم و بسمع منکم (جلد اول صفحہ ۵۳۷) یعنی تم مجھ سے سنتے ہو اور تم سے دوسرے لوگ سنیں گے اور جو تم سے سنیں گے ان سے دوسرے لوگ سنیں گے - یعنی اصادیث نبویہ کی روایت کا سلسلہ زمانہ بزمانہ جاری رہے گا۔

سب کے بعد آنخصرت کی دو دعائیں بھی ہر وقت یاد رکھیں جو خاص ان لوگوں کے لئے ہیں جو آپ کی احادیث کو آپ کی زبان مبارک ہے من کریاد رکھیں اور پھر جو ل کی تول لوگوں کو پہنچائیں اوران کو آپ کی سنت سکھائیں۔

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

(() بارونق رکھے اللہ تعالیٰ چرہ اس بندے کا جس نے میری بات سیٰ پس اسے حفظ کر لیا اور یاد رکھا پھر اسے ادا کیا (الحدیث رواہ التر ندی وابود اوّد دوغیر ھامشکوٰۃ کتاب العلم صفحہ ۲۷) امام سفیانؓ کہتے ہیں کہ ہر محدث کے چرہ پر (اس دعاکی برکت ہے) رونق ہوتی ہے چاہے وہ بوڑھا ہو جائے۔

(ب) اے اللہ! میرے خلفاء پرجو پیچھے آئیں گے رحم کر جوروایت کریں گے - میری احادیث اور میری سنت اور تعلیم دیں گے الن کی لوگوں کو (جامع صبغہ للسیوطی)

### احادیث کی حفاظت خو داللّه تعالیٰ کو منظور تھی

قرآن شریف ہے پہلی آسانی کتابوں میں تغیر و تبدل تصحف و تحریف ہر طرح کے انسانی تصر فات ہوتے رہے اوروہ کتابیں محفوظ ندرہ سکیں - حتی کہ زمانہ مابعد میں ان کی بجائے دیگر کتابیں انہیں ناموں ہے مشہور کی گئیں اور سے امر ہر زمانہ کے الن علماء پر روشن ہے جوان کتابوں اور ان قوموں کی تاریخ کا مطالعہ کرنے والے ہوئے ہیں -

جن اقوام ہے اپنی الهامی کتابیں بھی محفوظ نہ رہ سکیں وہ اپنے انبیاء علیهم السلام کی سنت اور طریق عمل کی کیا حفاظت کرتیں۔

(۷) کیکن اللہ کے فضل سے قر آن شریف کا ایسا حال نہیں ہو ا - بلکہ وہ نہایت صحت و صفائی سے انہی الفاظ میں محفوظ ہے جن میں وہ نازل ہوا اور آنخضرت علیہ نے صحابہ محفوظ ہے جن میں وہ نازل ہوا اور آنخضرت علیہ نے صحابہ کے سامنے پڑھا اور ان کو سکھایا اور نمازوں اور خطبوں میں اس کی قرات کی اور ان سے وعظ و تذکیر کی ۔ اس کے حافظ اس وقت بھی کثیر تعداد میں موجود متے اور آپ کے بعد تو ہر زمانہ میں و نیا کے ہر قطر میں بیش از بیش ہوتے رہے - جن کی گنتی سوائے اللہ تعالی کے کوئی نہیں جان سکتا ۔ پس اگر آنخضرت علیہ کا طریق عمل اور خطبوں اور وعظوں میں آپ کی توضیحات و تذکیر اس محفوظ نہ رہیں تو خالی الفاظ کی حفاظت سے وہ عملی کو اکف کس طرح معلوم ہو سکیں گے جو آپ نے صحابہ کے سامنے اوا کئے - سواس کے کواکف کس طرح معلوم ہو سکیں گے جو آپ نے صحابہ کے سامنے اوا کئے - سواس کے لئے اللہ تعالیٰ زمانہ مابعد میں ایسی باہر کت ہستیاں پیدا کر تار ہا جن کی زندگی کا مقصد رسول اللہ کی احادیث و سنت کا علم حاصل کرنے کے سوادیگر بچھ نہ تھا۔ مولانا حالی رسول اللہ کی احادیث و سنت کا علم حاصل کرنے کے سوادیگر بچھ نہ تھا۔ مولانا حالی رسول اللہ کی احادیث و سنت کا علم حاصل کرنے کے سوادیگر بچھ نہ تھا۔ مولانا حالی رسول اللہ کی احادیث و سنت کا علم حاصل کرنے کے سوادیگر بچھ نہ تھا۔ مولانا حالی

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

مر حوم نے اپنی مسدس میں ان مبارک ہستیوں کے متعلق جو پھھ لکھاہے اس سے زیادہ کوئی کیا لکھے ؟ ہیر سب پھھ خدائی انتظامات تھے۔

گروہ ایک جویا تھا علم نبی کا نگایا پھ جس نے ہر مفتری کا نہ چھوڑا کوئی رخنہ کذب خفی کا کیا قافیہ شک ہر مدی کا کئے جرح و تعدیل کے وضع قانون نہ چلنے دیا کوئی باطل کا افسوں نہ چلنے دیا کوئی باطل کا افسوں

ای دھن میں آسال کیا ہر سنر کو ای شوق میں طے کیا بح و ہر کو سنا خاذن علم دیں جس بشر کو لیا اس سے جاکر خبر اور اثر کو میا خاذن علم دیں آپ اس کو برکھا کسوئی یے رکھ کر

دیا اور کو خود مزا اس کو چکھ کر

کیا فاش راوی میں جو عیب پایا مناقب کو چھانا مثالب کو تایا مشاکخ میں جو قبح نکلا جتایا ائمہ جو داغ دیکھا بتایا طلبہ میں میں میں طلبہ

طلسم درع ہر مقدس کا توڑا نه ملا کو چھوڑا نه صوفی کو چھوڑا!

ر جال اور اسانید کے ہیں جو دفتر گواہ ان کی آزادگی کے ہیں میسر نہ تھان کا احسال بیہ اک اہل دین ہر وہ تھے اس میں ہر قوم وملت کے رہبر

ہیں جو آج فائق ہیں سب ہے گبرٹی میں جو آج فائق ہیں سب سے

بنائیں کہ لبرل بے ہیں وہ کب سے

# زمانه نبوت وعصر صحابهٔ میں حدیث کیوں نہ جمع کی گئی؟

() آ تخضرت و الله سے پیشتر اور آپ کے وقت میں بھی عرب کے لوگ بسبب بادیہ نشین ہونے کے عام طور پر قوت حافظ سے کام لیتے سے اور ان میں تحریر کارواج نمایت کم تھا-چنانچہ آپ نے اسی معنے میں فرمایا-

انا امة امية لانكتب ولانحسب (الحديث متفق عليه مشكوة كتاب الصوم)

ہمای لوگ ہیں۔ ہم نوشت (دخواند) اور حساب (و کتاب) نہیں جانے۔ بدوی قبائل علامہ ابن خلدون مغربی نے اپنی مشہور عالم تاریخ کے مقدمہ میں صائع و مکاسب کے متعلق مفصل بحث کی ہے اور ایک فصل بالخصوص صناعت کتابت کے ذکر میں لکھی ہے۔ خلاصہ اس کا بیہ ہے کہ بادیہ نشین قومیں اپنے توحش صحرائیت کی وجہ سے صنائع سے دورر ہتی ہیں اور جوں جوں کسی قوم کا اجتماع و تدن ترقی کرتا جاتا ہے۔ اس میں صنائع و مکاسب کا رواج بھی ترقی پذیر ہوتا جاتا ہے۔ چنانچہ فرماتے ہیں۔ ،

وخروجها فی الانسان من المقوة الی الفعل انما یکون بالتعلیم و علی قدرالاجتماع والدان و التناعی فی الکمالات و الطلب لذلك تکون جودة الخط فی المدینة اذهومن جملة الصنائع وقد قدمنا ان هذا من شانها و انها تابعة للعمران و لهذا نجد اكثر البدو امیین لایکتبون و لایقرؤن (مقدمه ابن خلدون صفحه ۴۶۳) اورصنعت کی قابلیت جوانسان می بالقوه موجود ہے اس كابالفعل حصول تعلیم در صوت ہے ہوتا ہے۔انسانوں كا اجتماع اور آبادی اور كمالات کی طلب اور سعی جس قدر ہوای قدر اس كا حصول كھی و تو ہی شہر قدر ہوای قدر اس كا حصول كھی ہوتا ہے۔اس لئے خط کی عمد گی و خو بی شہر

میں (کامل) ہوتی ہے کیونکہ یہ (کتابت) بھی مخملہ صنائع کے ہے اور ہم سابقاً بیان کر چکے ہیں کہ اس کا بھی بھی حال ہے اس لئے ہم اکثر بدیوں کو امی پاتے ہیں کہ دونہ تو لکھ سکتے ہیں اور نہ پڑھ سکتے ہیں۔

اسك بعد غاص كرفيله معزل كي نبست جمل كي ايك شاخ قبيله قريش بهى ہے - لكھتے بير والها واله مضر فكانوا في البدو العبد عن الحضر من الهل اليمن والهل العراق و هل الشام و مصر فكان الخط العربي لاول الاسلام غير بالغ الى الغاية من الاحكام والا تقان و الاجارة ولا الى التوسط يمكان العرب من البداوة والتوحش و بعد هم عن الصنائع يمكان العرب من البداوة والتوحش و بعد هم عن الصنائع (مقدمه ابن حلدون صفحه ، ٣٥)

نیکن (قبیلہ) مفنر سوبدویت میں دوسرول سے بہت بڑھ کر تھااور اہل یمن و اہل عراق اور اہل شام اور اہل معرکی نسبت مزنیت سے بہت دور تھا۔ پس خط عربی شروع اسلام میں پختگی اور عمد گی میں نہایت کو بلکہ توسط کو بھی نہیں بہنچاتھا کیونکہ عرب صحرانشین متھے اور صنائع سے بہت دور (نا آشنا) تھے۔

پ چ سا یو لید رب سرا مین سے اور ساں سے بعث دوروں اسا) سے الغرض واقعات کو محفوظ رکھنے کے لئے عرب کی عام عادت حفظ اور درائیت کھی نہ کہ تحریر و کتابت ان کو اس ملکہ میں نمایت درجہ کا کمال حاصل تھا۔ خطب و قصا کد سب کچھ بر زبان محفوظ رکھتے تھے اور جب چاہتے صفحہ سینہ سے پڑھ سناتے۔ اور بیا قدر تی امر ہے کہ جس عضوو توت سے اس کا مناسب کام لیا جائے اس کی توت و ملکہ بڑھ جاتا ہے۔ ای معنی میں اگریزی زبان میں کھتے ہیں پریکش میکس مین پرفیکٹ بڑھ جاتا ہے۔ ای معنی میں اگریزی زبان میں کھتے ہیں پریکش میکس مین پرفیکٹ

له آنخفرت علی مفری اولاد سے ہیں۔ کیونکہ فلبیلہ مفراپنے جداعلی مفر بن نزار کی طرف منسوب ہے جو چار واسطول سے نفر بن کنانہ کا جداعلی ہے اور نفر بن کنانہ کی اولاد کو قریش کتے ہیں بس نفر سے مفر تک کری نامہ یول ہے نفر بن کنانہ بن فزیمہ بن مدر کہ بن الیاس بن مفرس آنخفرت میں مفر سے مفر تک بھی سلسلہ اجداد ہے پس آپ میں تھے مفرکی اولاد سے ہوئے۔ حدیث میں وارد ہے تم مفر اور ربعہ کو برامت کمووہ دونوں مومن تنے (نسان العرب)

(Practice Makes a Man Perfect) یعنی مثق انسان کو کامل بنادیق

یں اہل عرب کے حافظے ان میں تحریر کے عام طور پر رائج نہ ہونے اور تدنی اسباب آسائش کم ہونے اور تر نی قوت حافظ سے کام لینے اور اس پر پور ااعتاد کرنے کے سبب نمایت قوی تھے اور وہ کسی تحریری بیاض کے محتاج نہ تھے۔

عربوں کی قوت حافظ: (۱) عرب نسب کو نمایت عزیز اور بڑے فخر کی بات جانیج سے ۔ قبائل واشخاص کے نسبی و خاندانی تعلقات با قاعدہ بطور فن سیمیت سے ۔ لیکن یہ تعلیم و تعلم سب کچھ زبانی ہو تا تھا۔ کوئی تحریری کورس (نصاب) مقرر ومدون نمیں تھا۔ جن لوگوں کو اس فن میں کامل ممارت اور پوری لیادت و قابلیت ہوتی تھی ان کو نسابہ کہتے سے لیے لوگ کئی گئی پشتوں تک مختلف قبائل کے آباواجداد کا سلسلہ مع ان کی مختلف شاخوں کے برزبان یادر کھتے ہے ۔ اور کسی خص کا اصیل (آزاد وشریف) یا مولے (آزاد شدہ غلام) یاوضیع و کمینہ ہونااور اس کا کسی خاص قوم و خاندان میں سے ہونا یانہ ہونا نبی نسابہ (نسب دان) لوگوں کی شادت پر موقوف تھا۔

یاد ، وہ اس کو اپنی زبان پر بہت نازو فخر تھاوہ اپنے آپ کو عرب (فضیح خوشگو صاف زبان والے) عربی کو اپنی زبان پر بہت نازو فخر تھاوہ اپنے آپ کو عرب (فضیح خوشگو صاف زبان والی کے ملک والول کو عجم (گوئیگے بے زبان حیوان) سمجھتے ہے۔ ان کی اس مایہ ناز زبان وائی کے کمال کی صورت بھی کی تسلیم کی جاتی تھی کہ شعر اء عرب کے اشعار اور فصحاء کے خطبے (لیکچر) کثرت سے بر زبان یاد ہول چنانچہ زمانہ جاہلیت کے اشعار و قصا کد انہی با کمال ٹوگوں کے حافظہ کے طفیل زمانہ تدوین علم تک برابر محفوظ چلے آئے اور آج وہ بمیں کتابی صورت میں نظر آرہے ہیں۔

جس طرح آج کل وفور علم ووسعت معلومات کا مدار کثرت مطالعہ پر ہے اس طرح ان ایام میں قوت حافظہ کی جودت پر تھا-

(س) اس دستور کااثر بعد کے زمانول تک بھی رہااور جب عبد اسلامی میں حدود سلطنت

ك حضرت صديق إكبر كو بهمياس فن مين كامل مهارت تقي -

بهت وسبع ہو گئیں اور تدن اسلامی ترقی پاگیا اور تحریر کارواج ضرور توں کی بناپر عام ہوتا گیا تو علمی کتابوں اور سرکاری کاغذوں کی تقییح بھی حفظ و درائیت ہی ہے کی جاتی رہی۔ چنانچہ علامہ ابن خلدون اپنی تاریخ کے مقد مہ میں فصل صناعة الوراقة میں لکھتے ہیں۔ کانت المعناية قلديما باللہ و اوین المعلمية و السجلات فی نسخها و تجليد ها و تصحيحها بالرواية والصبط (صفحه ۲۰۳)

قدیم زمانه میں علمی کتابوں اور سرکاری و ستاویزوں کے لکھنے اور جلد سازی اور سح کاروبار کا مراز بیشتر حافظ پر تھا۔ ورجوع ہوتا تھا۔ غرض عربوں کے کاروبار کا مراز بیشتر حافظ پر تھا۔ چنانچہ شخ محمود سکری بغدادی این تاریخ "بلوغ الارب فی احوال العرب "میں فرماتے ہیں۔

واما كون العرب احفظ من غير هم فلان الغالب منهم اميون ولا يقرؤن ولا يكتبون بل ان جميع العرب البوادي كذلك و مع هذا حفظوا على سبيل التفصيل ايامهم و حروبهم ووقائعهم و ما قيل فيها من شعر و خطب و ما جرى من المفاخرات و المنافرات بين قبائلهم وضبطوا انسابهم وااسماء فرسانهم الذين نزلوا ميادين حروبهم و انهم من اى قبيلة والى اى اب ينتهون من الاباء الاولين و اسلافهم السابقين و كان احدهم يقول الشعر بلغت ابياته مابلغت فما هم الاسمعوه فانتقش في صحائف خواطر هم و تمثل في خيالهم و هذا مماتساوي فيه الخاصة والعامة منهم والصغير و الكبير و الذكر و الانثى من احيائهم و ذلك مما لا يستريب فيه احد ولا يشك ذونظر وكانوا اذا جرت بينهم حادثة غريبة او اتفقت لهم نكتة غريبة ضربوا بها الامثال وسارت بين القبائل تلك الاقوال فلا تغيب هاتيك الوقائع عن افكار هم-(صفحه ۲۱٬۲۱ ج ۱۱)

"عربول کے دیگر قومول کی نسبت حافظے میں بڑھ کر ہونے کی دجہ بیہے کہ اکثر ان میں ہے ای تھے کہ پڑھنا جانتے تھے نہ لکھنا- بلکہ سب بادیہ نشین عرب ایسے ہی تھے اور باوجود اس کے ان کو اینے تاریخی ایام اور لڑائیاں اور قومی واقعات اور ان کے متعلق جو اشعار و خطبے کیے جاتے تھے - اور ان کے قبائل میں قومی مفاخر و نفر ت اور جو کے متعلق جو جو پچھ ہو چکا تھاوہ سب تکچھ ان کو ہانتفصیل محفوظ تھا- نیز ان کو اینے نسب نامے اور اینے نامور شاہمواروں کے نام جو میدان جنگ میں (جنگ کے لئے )اتر نے تھے-سب محفوظ تھے-اور یہ بھی کہ وہ کس قبیلہ سے ہیں اور پہلے بزر گول اور پھیلے اَجداد میں ہے کس دادا تک ان کی نسب منتبی ہوتی ہے۔اور اگر ان میں ہے کوئی شاعر شعر کہتا جس کے بیت (تعداد میں)جہاں تک کہ پہنچ کتے - تووہ سب اشعار بس صرف ایک د فعہ کے من لینے سے ان کے صفحہ دل پر نقش ہو جاتے -اور ان کے خیال میں صورت بکڑ جاتے اور اس وصف میں ان کے خاص وعام اور چھوٹے بڑے اور مر دو عورت سب برابر تھے -اور بیالیی بات ہے جس کے ماننے میں کسی کو بھی تر دو نہیں اور نہ کوئی صاحب نظر اس میں شک کر سکتا ہے اور جب ان میں کوئی نادر حادثہ ہو تایا کوئی عجیب بات پیش آجاتی تواہے ضرب المثل بنالیتے اوروہ باتیں مختلف قبائل میں شائع ہو جاتیں پسوہ واقعات ان کے فکروں سے دور نہ ہوتے - "

پس صحابہ کرام کوان امور کے محفوظ رکھنے میں جوانہوں نے آنخصرت علیقیہ کی زبان وحی ترجمان سے اپنے کانوں سے تھے یا آپ کے وہ اعمال صالحہ جوانہوں نے اپنی زبان وحی ترجمان سے اپنے کانوں سے تھے یا آپ کے وہ اعمال صالحہ جوانہوں نے اپنی اور آنکھوں دیکھیے تھے ۔ اور ان کا نقشہ ان کی نظر وں میں برابر پھر تاربتا تھایاوہ پیاری اور اظلاص آمیز گفتگو کی جن سے ان کو حضور علیقے سے شرف ہم کلامی حاصل ہو تا تھا۔ کسی تحریری یادد اشت کی حاجت نہیں تھی۔ کیونکہ انہوں نے ان کے یادر کھنے میں اسی مروجہ ملک فطری قوت حافظہ سے کام لیا۔ جس سے وہ پشتوں تک کے واقعات اور قومی

حالات اور دولوین عرب ( قصا کدو خطب )اور نسب نامے محفوظ رکھتے تھے <sup>لیہ</sup>

خلاصۃ المرام و نتیجہ الکلام ہیہ کہ جن ضرور توں کی بنا پر بعد کے زمانوں میں جڈیٹ نبوی مدون کی گئی وہ ضرورتیں عہد نبوت اور عصر صحابہ میں لاحق نہیں ہو ئی تھیں –

ہوی مدون کی میادہ صرور میں عمد ہوت اور عصر صحابہ میں لا میں ممیں ہوئی میں دوسری وجہ اس زمانہ میں حدیث جمع نہ ہونے کی ہیہ ہے کہ آنحضرت بیات کا
عمد نزول قر آن کا زمانہ تھا۔اور آنحضرت جس طرح مبلغ قر آن مجید مع تشریح مطالب
شارح قرآن بھی منتے کے اپنے وعظوں اور خطبوں میں قرآن مجید مع تشریح مطالب
بیان کرتے تھے۔چنانچہ صحیح مسلم میں ہے۔

ل اس امرکی صحت میں کچھ بھی کام نہیں کہ جب جسمانی اعضاء کو حرکت میں نہ لا کیں اور ان سے ان کے مناسب کام نہ لیں جن کے لئے خالق حکیم نے انہیں بنایا ہے تووہ ضعیف و کمزور ہوجاتے ہیں اور محل عوارض بن جاتے ہیں۔ امر اءور و سابوجو و مقوی غذاؤں میں پلنے کے کیول کمزور و ست اور ہے ہمت ہوتے ہیں اور غرباء و محتی لوگ باوجود خشک روئی کھانے کے اور وہ بھی بھی پوری اور مجھی اور قب اور تحت ہوتے ہیں اور غرباء و محت پانے کے کیول تو کی تندرست اور توانا و چست ہوتے ہیں؟ ای وجہ سے نہ کہ وہ اپنا اعضاء کو محنت و حرکت سے بچاکر ان کے آرام کے لئے خارجی اسباب پر زندگی گزارتے ہیں اور یہ جس سے ان کے قوی نظام طبعی کے ماتحت کام کرتے ہیں۔ وشخت سے زندگی بسر کرتے ہیں جس سے ان کے قوی نظام طبعی کے ماتحت کام کرتے ہیں۔

اس طرح جولوگ قوت حافظ ہے کام نمیں کیتے یا کم لیتے ہیں۔اور بات بات میں تحریر کے (جو ایک خارجی ذریعہ یاد داشت ہے) مختاج ہوتے ہیں۔ان کے حافظ کر ور ہوجاتے ہیں۔اگرچہ ان کے معلومات کثرت مطالعہ ہے وسیع ہوجاتے ہیں اور ان کا دہاغ اس طرح کی مشت ہے ہر متم کی بات کو اخذ کرنے کے قابل ہوجاتا ہے۔ لیکن یہاں تو صرف" قوت حافظ "میں گفتگوہے۔ نہ کہ دہاغ کی دوسری قوتوں میں۔ کیونکہ تحریر پر بھروساکرنے ہے حافظ سے کام کم لیاجاتا ہے۔ تورفتہ رفتہ کرور ہوجاتا ہاور بغیر تحریر کے گزارہ نہیں آتا۔

سرور اوجا ناہے اور میں تر تر ہے سروہ میں ہا۔ ایسے لوگ جب کسی ایسی قوم کی قوت حافظہ کی نسبت جن میں تح پر کارواج بہت کم ہو۔ادروہ زیادہ تر فطر کی قوت حافظ ہے کام لیتے ہوں کچھ سنتے ہیں تو بہت تعجب کرتے ہیں اور اے قریبانا ممکن میں زیر سائر روز کا سے میں میں میں اس تقدیم بالد نقیم بالدن کے خوص

ممکن اور افسانہ جان کر انکار کر دیتے ہیں اور مقولہ المرء یقیس علی نفسہ (ہر شخص دوسرے کو اپنے پر قیاس کر تاہیے) کے مطابق ان کو بھی اپنے جیسے جانبے ہیں- حالا نکہ دونوں کے حالات زندگی اور میں کے ساتھ کی ساتھ کیا ہے۔

طریق معاشر تاوروساکل علم اور دماغی قو تول کی تربیت میں نمایال فرق ہو تاہے۔

ع شعبانچه قرمایاو انزلنا الیك الذكر لتبین للناس ما نزل الیهم (تحل پاره ۱۴)اى امركاكى قدر مفصل بیان حصد اول بین بوچكام-

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

عن جاہر بن سمرة قال كانت للنبى صلى الله عليه و سلم خطبتان يجلس بينهما يقراء القرأان ويذكر الناس (حلد اول صفحه ٢٨٣) يعنى نبى يَنْكِنْهُ دو خطب كرتے - اور ان كے درميان جلسه كرتے (بيٹھتے) اور قرآن يڑھتے اورلوگول كووعظونعيحت كرتے تھے-

چونکہ قر آن اور بیان قر آن ہر دو آپ ہی کی ذبان و حی تر جمان سے نکلے ہتھے۔اور ہر دو عربی زبان میں ہے جو آپ کی زبان تھی۔اس لئے سخت اندیشہ تھا کہ متن اور شرح مخلوط اور کلام مراول ممزوج نہ ہو جائے جیسا کہ کتب سابقہ میں ہو گیا۔اس لئے آپ نے کتابت مدیث سے بعنی قر آن کی تغییر و تشریح جو آپ فرمایا کرتے تھے اس کے لکھنے سے منع فرمادیا تھا۔ چنانچہ حضر ت ابو سعید خدری سے روایت ہے۔

عن ابي سعيد <sup>ن</sup>الخدري ان رسول الله صلى الله عليه و سلم قال لا تكتبو اعنى و من كتب عنى غير القرآن فليمحه و حد ثوا عنى ولا

ل کتب سابقہ میں متن وشرح کے اختلاط وامتزاج کا عمراف تاریخ وان پادر ہوں کو بھی کرنا پڑا

سے متکرین حدیث اس حدیث کو اس امریکی پیش کیا کرتے ہیں کہ جب خود آ تخضرت ملطقہ نے کتابت حدیث ہے منع فرمادیا تھا۔ تھاس کی پیروی کمال واجب رہی ؟ یہ انکی تخت بے سمجی اور بے علی کی دلیل ہے۔ اول اس لئے کہ ممانعت تو کتابت سے ہے نہ متابعت سے ۔ پس اس حدیث کو ممانعت متابعت میں پیش کرنے کے کیا معنی ؟ پیروی واطاعت کے لئے کتابت ضروری نہیں ۔ جیسے کہ قران مجید جس طرح کہ کتابت میں آنے کے بعد واجب الاطاعت ہے ۔ اس طرح کتابت و تحریر میں آنے کے بعد واجب الاطاعت ہے ۔ اس طرح کتابت و تحریر میں آنے کے بعد واجب الاطاعت ہے ۔ اس طرح کتابت و تحریر میں آنے کے بعد واجب الاطاعت ہے ۔ اس طرح کتابت و تحریر کی فرمان کے صرف زبانی میں آنے ہے پہلے بھی واجب الاطاعت تھا۔ چو نکہ حصول علم بغیر تحریری فرمان کے صرف زبانی کے ساتھ تی فرماویا و حدثوا عنی لینی (قرآن کے سواجو پچھ میں کماکروں اسے) میری طرف کے ساتھ تی فرماویا و حدثوا عنی لینی (قرآن کے سواجو پچھ میں کماکروں اسے) میری طرف میں بنانا جاسے تھی تو بانی بیان کیا کرو ۔ ہاں زبانی رواءت میں کی بیشی کا ندیشہ تھاسواس کی رکاوٹ کے لئے ساتھ بی فرماویا میں متعمدا فلیتوا مقعدہ میں بنانا جاسے ہے ۔ "

. محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

و تیرید کہ اس ممانعت کی وجہ ہے اس علم کا عتبار شمیں توبیہ سند بھی تواسی علم کی کتب مدونہ ہے

حرج و من كذب على (قال همام احسبه قال) متعمدا فليتبوء مقعده من النار (صحيح مسلم حلد ثانى باب التثبيت في الحديث و حكم كتاب العلم صفحه ٤١٤)

رسول الله عظی نے فرمایا کہ مجھ سے (جو بچھ سنواسے) لکھانہ کرو-اور جس نے مجھ سے سوائے قرآن کے بچھ لکھا ہواسے مٹادے -اور مجھ سے زبانی روایت کیا کرو-اور اس میں کوئی حرج نہیں اور جو کوئی مجھ پر عمداً جھوٹ باندھے اسے چاہے کہ ابناٹھکانہ جنم میں بنائے-

بیش کی جاتی ہیں۔ جواس ممانعت کی خلاف ورزی کا نتیجہ ہے۔ پس یہ سند کیوں معتبر ہونے تھی ؟ اگر کما جائے کہ یہ الزامی اعتراض ہے تواس کا جواب یہ ہے کہ یہ الزام ہم پر قائم نہیں ہو سکا۔ کیونکہ ہماری اور مشکرین حدیث کی نزاع تو علم حدیث کے اعتبار اور انباع بیس ہے اور اس حدیث پیش کر دہ بیس ممانعت کتابت ہے ہند کو رہے۔ پی دی منع بیس ممانعت کتابت ہے اور اس حدیث کی رو ہے بھی امر جائز بلکہ مندوب ہوا تو جو علم ہمارے حافظ میں محفوظ ہو اور اس پر ہمارا عمل در آحد بھی ہے۔ اس کے کتابت بیس الانے ہاس خیار کیا نزائی بید اہوگئی؟ بلکہ اس کی حفاظت تواب دوبالا ہوگئی۔ کہ سینے بیس محفوظ ہوگیا۔ اور چو نکہ عمد بیس کیا نزوشت میں بھی محفوظ ہوگیا۔ پس ترتی کی صورت میں وہ اور بھی محفوظ ہوگیا۔ اور چو نکہ عمد نبوت میں قرآن مجیدے قلوط ہو جائے کا نذیشہ تھااس کے قرآن خود بھی محفوظ ہوگیا۔ اور اس کے کلاف کی تر غیب بھی دی اور حدیث کے کلاف کی تریخ نہ ہو گئے۔ اور اس کے کلائے النتیاس وہ خطاط کا اندیشہ جاتارہا۔ تواس کی کتابت میں کوئی حرج ندرہا کیونکہ اصل کتابت ہے ممانعت کی ترغیب بھی دی اور حدیث کے مقصل بیان ہے معلوم ہو سکتا ہے۔ چنانچہ محدشن (شکر الله متن کے مشرح و مفصل بیان سے معلوم ہو سکتا ہے۔ چنانچہ محدشین (شکر الله مساعیهم المحسلة) نے اسے مدون کر ناشر وع کیا اور اس کے نتائے ہے۔ آن تک اسلامی دیا مشتع ہوتی چلی آئی بیان با تحفیل انشاء اللہ آگی آگی آگی آگی ہیان با تحفیل انشاء اللہ آگی آگے آگے گئے فانتظرو ا۔

### ارتباط بحصه اول

جب حصہ اول م اس بیان کے ضمن میں کہ عصر صحابہ اور عبد تابعین اور زمانہ اتباع تابعین اور زمانہ اتباع تابعین (رحمہم اللہ اجمعین) میں قرآن عظیم اور سنن نبی کریم سے کی پیروی تقلید شخص کے بغیر واجب جانی جاتی تقی ان ائمہ با کمال کاذکر خیر بھی آگیا جنوں نے تدوین علم کی طرح ڈالی۔ جس سے بعد کے زمانوں میں وہ ایک با قاعدہ اور مستقل فن کی طرح قرار پایا۔ تو اب مناسب ہے کہ اس علم کی تدوین واشاعت اور زمانہ بزمانہ اس کی ترقی واذاعت کی کیفیت بھی کسی قدر تفصیل سے بیان کر دی جائے۔ چنانچہ ہم سابقاً فصل زمانہ تابعین واتباع تابعین میں اس امر کاوعدہ کر آئے ہیں۔

(۲) دیگرید که جب جماعت اہل حدیث (کئر الله سوادهم) کے متعلق بچھ تاریخی امریخی المریخی المریخی

# صحابةٌ ميں احاديث نبوية كى حفاظت

() گو آنخضرت علی کی ممانعت کو ملحوظ رکھتے ہوئے بعض صحابہ کرام کتابت احادیث سے محرزر ہے۔ لیکن ان کی حفاظت ورعایت میں انہوں نے پوری سعی وہمت سے کام لیا- چنانچہ کی حضرت ابو سعید خدری جو حدیث ممانعت کے راوی ہیں-حدیث نبوی کو پوری طرح حفظ کرتے تھے۔ اور اپنے شاگر دوں کو بھی بتاکید حفظ کرواتے تھے۔ چنانچہ سنن دارمی ہیں ہے۔

عن ابی نضرة قال قلت لابی سعید نالخدری الاتکتبنا فانا لا نحفظ فقال لا انا لن نکتبکم و لن نجعله قرانا و لکن احفظوا عنا کما حفظنا نحن عن رسول الله صلی الله علیه و سلم (سنن دارمی صفحه ۲) "(لیمین حفر سابوسعید فدری کے شاگرو)ابونظر ہ تابی نے آپ سے کماکہ آپ (جوروایت کرتے ہیں) ہمیں لکھوادیا کریں - کیونکہ ہمیں یاد نمیں رہتا ۔ تو آپ نے فرایا 'نمیں یہ ہرگز نمیں ہوگا کہ میں اسے قرآن بنادوں - بال تو ہمی ہم سے ای طرح حفظاً یاد کرو جس طرح ہم نے رسول اللہ سے تھا یاد کیں ۔ "

(۲) صحابہ کرام کی پاک جماعت حضور سرور عالم ﷺ کے اشاروں کی تعمیل اور آپ کے ارادوں کی جمعیل میں ایس سرگرم تھی کہ اس کی نظیر صفحہ ہتی پردیکھی نہ سن گئی۔
پس ہو نہیں سکتا کہ یہ مقدس جماعت جس نے آنخضرت ﷺ کے سیاس مقاصد کی جمیل میں چندسال کے عرصہ میں اپنی دہشت انگیز اور جیرت خیز فقوعات ہے دنیامیں ایک ایسا عظیم انقلاب پیدا کر دیا۔ جس سے دنیا کا ایک نیا نقشہ تیار کرنا پڑا۔ وہ آپ کے ایک ایسا عظیم انقلاب پیدا کر دیا۔ جس سے دنیا کا ایک نیا نقشہ تیار کرنا پڑا۔ وہ آپ کے شرعی مقاصد کی جمیل میں (معاذ اللہ) ایسے ست و بے ہمت نگلیں کہ رسالت کے اصل مقصود یعنی تھیج عقائد 'اصلاح عمل اور تہذیب اخلاق کو فوت کر دیں۔ یاان امور

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

کے متعلق آپ کی پاکیزہ ہدایات کو فراموش کر دیں۔

وا تعات شاہد ہیں کہ ان کے مبارک قدم جمال پنیے-وہال پر اسلامی حکومت کے ساتھ ساتھ شرعی علم وعمل کا سکہ بھی بیٹھتا گیا-وہاں کے تومی و مکی رسم ورواج بلکه ان کی زبان تک اٹھ گئی-اوران کی جگه نبی عربی (فداه اببی و امبی و روحی) ﷺ کی سنت اور زبان کارواج ہو گیا-اوریہ با تیں انجام کو نہیں پہنچ سکتیں جب تک وہ لشکر کشی 'کشور کشائی' طرز حکومت اور تبلیغ واشاعت اسلام میں آپ کی ہدایات و معمولات کو ملحوظ نہ رکھیں - مثلاً خداتعالیٰ نے قر آن مجید میں متعدد مقامات پر مجملاً خبر وی ہے کہ تم (مسلم قوم) کو موجود الوقت د شمنول کے علاوہ دیگر قو مول ہے بھی۔ جن کو تم ابھی نہیں جانتے اور بعض ان میں ہے سخت جنگجو تومیں ہیں-یالا پڑے گا (فتح پ ۲۷)اس کی تفصیل و بیان میں ر سول اللہ ﷺ نے فتح مصر ' فتح روم و شام فتح ایران کے متعلق جو جو احادیث فرمائی تھیں -وہان کو کس طرح بھول سکتی تھیں یایوں کئے کہ ان واقعات کے ہوتے ہوئے کس طرح فراموش ہو شکتی تھیں۔ نیز ارسال سریہ (لشکر ہیجنے) کے وفت جب آبِ بنفس نفیس خود بھی شریک جنگ ہوتے تھے۔اور فوج کی کمان آپ کے ہاتھ میں ہوتی تھی۔ تو صحابہ کرام ان احوال واحکام اور معمولات کواپنی فتوحات ولشکر کشی کے وقت جو آپ کی وفات کے بعد ہوئیں 'کیے بھلا سکتے تھے۔مثلاً آپ نے صحابہ کو خطاب کرکے فرمادیاتھا-

عن ابی ذر قال قال رسول الله صلی الله علیه و سلم ان کم ستفتحون مصر وهی ارض یسمی فیها القیراط فاذا فتحتموها فاحسنوا البها فان لهم ذمة ورحما و قال ذمة و صهرا (الحدیث) "یعنی حضرت ابوذر ی روایت ہے کہ رسول الله علی نے فرمایا کہ تم عفریب ملک مصر فیج کرو کے وہ ایبا ملک ہے کہ اس میں (سکہ) قیراط چانا ہے۔ پس جب تم اسے فیج کرو تو ان (لوگوں) سے احسان کرنا۔ کیونکہ

۱- صحیح مسلم جلد ۲-

تمهارے ذمه ان کا (حق)عمد اور (حق)رشتہ ہے۔" ای طرح آپ نے فتح ایران کے متعلق بھی فرمایا تھا۔

عن حابرين سمرة قال سمعت رسول الله صلى الله عليه و سلم يقول لتفتحن عصامة من المسلمين او المومنين كنز ال كسوئ الذي في الابيض !!

" یعنی حفرت جابر سے روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ علی کویہ فرماتے سنا کہ مسلمانوں کی ایک جماعت آل کسری کا خزانہ جو (اس کے قصر ) ابیض میں ہے فتح کر لے گی۔"

اسی طرح قیصر روم کے خزانے فتح ہونے کی بشارت بھی صحیح بخاری اور صحیح مسلم و غیر ہاکت محدیث میں مروی ہے تو کیا آپ خیال فرما سکتے ہیں کہ صحابہ کرام کو ان ممالک کی فتح کے وقت آنخضرت بی کے ارشادات نسیا منسیا ہوگئے سے - حاشاو کلا - یا نماز کے احکام کو جس میں نجات و عاقبت کے علاوہ مسلمانوں کی شنظیم کا سبق اور اپنے امیر وسر دارکی اطاعت کی عملی مشق بھی ہے - اور وہ دن میں پانچے بار آپ کے ساتھ با جماعت گرزارتے سے کس طرح فراموش کر سکتے سے جماعت گرزارتے سے کس طرح فراموش کر سکتے سے

چونکہ ہمارادین زیادہ ترعمل کے متعلق ہے۔اور آنخضرت (منظیۃ) دین کی اکثر باتیں جو عمل کے متعلق ہوں وہ اپنے طریق عمل سے سمجھاتے تھے جو آج کل کی نبیت نفس تصویری تعلیم (Pictorial Instruction) (پیٹوریل انسٹرکشن) کی نبیت نفس بین اثر کرنے اور حفظ و انقان (پیٹنگی) بین بدر جہاار فع و اعلی ہے۔اس لئے ہو نہیں سکتا۔ کہ صحابہ کرام کی مقدس جماعت ان کو ائف و معمولات کو ضائع ہونے د ہے۔ پس جس طرح فدائے فیاض نے اپنے فضل و فیاضی سے ان کی ہمت و سعی میں برکت بیش جش تھی کہ ان کے مبارک قدم فق جبلدان کے لئے آگے ہی آگے ہوئے جیسا کہ کہا گیا ہے:

ك صحيح مسلم جلد ٢ص ٢ ٣٩-

#### تھمتا نہ تھا تھی سے سیل روال ہمارا

اورا قوام عالم کوان کے آگے دھر دیا اور شاہان عالم کے تختوں کوان کے پاؤل کی چوکی بنادیا۔ اس طرح اشاعت اسلام اور اجرائے شریعت کے مقصد کو پورا کرنے کے لئے ان کی ہمت میں برکت دینے کے ساتھ ان کے حافظ میں پختگی اور ان کے ضبط میں انقان پیدا کر دیا۔ کہ ان کورسول اللہ علیہ سے کانوں سے کلمات طیبات اور آتھوں دیکھے واقعات و حالات اور آپ کے اعمال صالحات عموماً باوجود زمانہ در از گذر جانے کے بالکل تازہ اور آتھوں کے سامنے رہتے تھے۔ اور ان کے دل میں ابناڈر اس قدر بھر دیا خاکہ اگر کہیں کسی متر اوف لفظ یا کی بیشی کا شبہ بھی پڑگیا۔ تواس تر دد کور وایت میں برابر ظاہر کر دیا۔ چنانچہ صبحے مسلم کی حدیث جو خزائن ایران کی فتح کے متعلق اوپر نہ کور ہوئی۔ اس میں من المسلمین او المومنین میں لفظ ''او'' سے سمجھادیا۔ کہ رسول اللہ علیہ خوکہ سلم کی صدیث جو خزائن ایران کی فتح کے متعلق اوپر نہ کور خوک اس میں من المسلمین او المومنین میں لفظ ''او'' سے سمجھادیا۔ کہ رسول اللہ علیہ خوکہ خوک نے سلمین فرمایا تھا۔ یامو منین حالا نکہ دونوں کے مصدات و مفہوم شری میں پچھ بھی فرق نہیں۔ صرف روایت الفاظ میں اختیاط کے خیال سے ایساذ کر کر دیا۔

الغرض حالات مذكورہ كے ہوتے ہوئے صحابہ كرام ان واقعات كے ياد ركھنے ميں كسى كتابى بياض و تحريرى نسخہ كے محان نہ تھے۔ نہ تواپئے علم كے لئے اور نہ دوسر ول كو بتانے كے لئے -جب بھى ان كے سامنے ان واقعات كے متعلق كو كى ذكر آيا۔ تو جھٹ ان كى نظرول ميں عمد رسالت كا نقشہ مع اس واقعہ كى خصوصيات و كيفيات كے پھر گيا۔ گوياكہ وہ اسے اب بھى عياناد كيھ رہے ہيں۔ چنانچہ صحیح بخارى

لل اس میں لیسیعاہ نبی کی بشارت کی طرف اشارہ ہے جو آنخضرت کے حق میں ہے جو یہ ہے۔

(۲) کس نے اس راست باز (امین) کو پور ب کی طرف ہے برپاکیااور اپنیاؤں کے پاس بلایا (معراج)

اور امتوں کو اس کے آگے و حر دیااور اسے باوشا ہوں پر مسلط کیا ؟ کس نے اشیں خاک کی مائند اس کی

ٹلوار کے اور اڑتی بھوس کے مائند اس کی کمان کے حوالے کیا ؟ (۳) اس نے ان کا پیچھا کیا اور جس راہ

پر کہ پیشتر قدم نمار انتحاسلامت گذر گیا۔ (لیسیعاہ نبی باب اس : ۲/۳) آنخضرت تو اولا و بالذات
مصداق ہیں اور صحابہ بالتبع۔ کیو نکہ یہ سامی غلبے کی خبر ہے اور سیاسی غلبے اور جنگوں میں صحابہ بھی
شامل ہیں۔ خافیہہ۔

شریف میں ہے کہ جب عمر و بن سعید مکہ معظمہ پر چڑھائی کی تیار کر رہے ہتے۔ تو حضرت ابوشر ت<sup>ح تص</sup>حابؓ نے اے اس کام ہے رو کئے کے لئے ان الفاظ ہے خطاب کر کے رسول اللہ ﷺ کی حدیث سنائی۔

انذن لی ایها الامیر احدثك قولاقام به صلی الله علیه و سلم الغدمن یوم الفتح سمعته اذنای و وعاه قلبی و ابصرته عینای حین تكلم و "(یعنی) امیر صاحب! مجھے اجازت دیجے كہ میں آپ كوده حدیث ساؤل جو رسول اللہ علیہ نے فتح كمہ سے دوسر سے روز فرمائی محی جے میرے دونول كانول نے سا-اور میر ہے دل نے اسے پوری طرح یاد كرلیا اور جب آپ فرما رہے تھے تومیری دونول آئكھیں آپ كود كھے رہی تھیں۔"

اس سے صاف ظاہر ہے کہ آنخضرت علیہ کی اس تقریر کا تعمیلی نقشہ صحابی کی نظر میں ذاندروایت تک برابر پھررہاہے۔اوروہان کے خزانہ حافظہ میں کامل طور پر مخزون و محفوظ ہے۔اوران کواس کی نسبت بوراو ثوق ویقین ہے کیونکہ دل کان اور آنکھ کاذکر صرف ساع و حفظ و فہم کی پچنگی اور رسائی ظاہر کرنے کے لئے ہے ہم ان تاکیدی

له حضرت عبدالله بن زبیر نے جو آنخضرت الله کی بھو پھی کے پوتے اور حضرت صدیق اکبر اللہ حضرت عبدالله بن زبیر نے جو آنخضرت الله کی بھو پھی کے پوتے اور حضرت صدیق اکبر کے نواسے تھے انہوں نے بزید سے بعت نہ کی تھی اور مکہ معظمہ میں پناہ گزین ہوگئے تھے - عمر و بن سعید کے مکہ شریف کی طرف الشکر کشی کا سامان تیار کیا - حضرت ابوشر سے صحابی نے عمر و بن سعید کو اس سے منع کیا - کہ آنخضرت تالئے نے حرم مکہ میں الوائی کرنی فتح کمہ کے دوسر سے روز بالتصر سے حرام فرمائی تھی - پس و بال پر لشکر کشی جائز ضمیں -

ک حضرت ابوشر سے خزاعی فتح کد ہے بیشتر اسلام لائے۔ غزوہ فتح کمد میں اپنے قبیلے فزاعہ کا جینڈا لئے دس ہزار قدوسیوں میں شامل تتے۔ مدینہ طیبہ میں ۱۸ ہے میں فوت ہوئے۔ قاضی شر سے جو حضرت عمرٌ اور ان کے بعد کے عہدوں میں عادل و قابل قامنی تتے انبی حضرت ابوشر سے کے بیٹے تنے (اصابہ جلد ہفتم مطبوعہ کلکتہ صفحہ ۱۸۵)

سل صحیح بخاری کتاب العلم باب لیبلغ الشابد الغائب-

#### زور دارالفاظ کوذرا کھول کر بیان کرنا چاہتے ہیں-

- (ا) قوله قام به رسول الله صلى الله عليه و سلم: (بيان كے وقت رسول الله عليه و سلم: (بيان كے وقت رسول الله عليه و سلم: (بيان كے وقت رسول الله عليه كل عرف الله عليه كل الله عليه كل الله مضمون بيان كرده الله عضرت الله كل نظر ميں خاص ابميت ركھتا تھاكہ اس كو كھڑ ہے ہوكر بيان فرمايا-
- (۲) قوله الغدمن يوم الفتح: (فَحَمَد كدوسر بروز)اس ميں يہ جنايا ہے كه مجھے رسول اللہ عظی كے اس ارشاد كى تاریخ وزمانه بھی محفوظ ہے۔
- (۳) قوله سمعته اذ نای: (آپ کے اس ارشاد کو میرے دونوں کانوں نے سا)اس میں بذات خود بلاواسط سننے کی تصر ت ہے۔ جس میں اس وہم کا ازالہ ہے کہ شاکد کسی دوسرے سے سن کر کما ہو۔ نیز دونوں کانوں سے سننے کے ذکر میں تحقیق و ثبوت ساخ میں تاکیدومبالغہ حسن ہے۔ اور کمال توجہ کا اشارہ بھی ہے۔
- (۳) قوله وعاہ قلبی: (آپ کے ارشاد کو اس طرح دل میں بحفاظت تمام بھالیا-جس طرح مظر دف کو ظرف اپنے اندر لے لیتا ہے) اس میں حفظ و فہم کلام اور اس پر پورے طورسے حاوی ہونے کو بوجہ اہلغ بیان کیاہے -
- (۵) قوله ابصرته عینای: (کلام کرتے وقت میری دونوں آئھیں آپ کے دیدار سے مسرور تھیں) اس سے یہ ظاہر کیا ہے کہ جب آ مخضرت کے نے ارشاد فرمایا تھا۔ توہیں بالمشافد آپ کے دیدار پرانوار سے بہر ہاندوز ہور ہاتھا۔ ایبا نہیں کہ کسی اوٹ اور تجاب کے پرے بیٹھا ہوا صرف آوازی سن رہاتھا۔ کیونکہ متکلم کواپی آ تکھ سے دیکھنا کا م کے سیجھنے اور محفوظ رکھنے میں بہت مدد دیتا ہے۔ اور دونوں آ تکھوں سے دیکھنے کا ذکر کرنے میں جوت روایت میں مبالغہ اور تحقق بینی کا فائدہ ہے۔ نیز اس میں سننے ذکر کرنے میں جوت روایت میں مبالغہ اور تحقق بینی کا فائدہ ہے۔ نیز اس میں سننے والے کا کمال اشتیاق و توجہ کو السے میں کن ہوئی بات بھولا شمیں کرتی۔ پس جب دل کان اور آئکھ ہر سہ ذرائع علم کاذکر کیا اور کمال اشتیاق و توجہ کو ثابت کیا تو جہ کو جانے والے اصحاب شابت کیا تو گویا جیچ وجوہ فہم وحفظ کا مل کاد عوی کیا۔ بلاغت کلام کو جانے والے اصحاب شابت کیا تو گویا جیچ وجوہ فہم وحفظ کا مل کاد عوی کیا۔ بلاغت کلام کو جانے والے اصحاب

سمجھ سکتے ہیں کہ یاد داشت کی پختگی کو اس سے زیادہ کن الفاظ میں بیان کر سکتے ہیں ؟

اس تبلیغ کا زمانہ: عمر و بن سعید سے حضر سے ابوشر سے صحابی کی بیہ گفتگو مشہور و
معروف تابعی بزید بن معاویہ ہے عمد کی ہے کیونکہ بیہ عمر و بن سعید بزید کی طرف سے
مدینہ طیبہ پر متعین تھا۔اس سے معلوم ہوا کہ صحابی کی نظر میں بیہ حدیث نبوی نصف
صدی سے بھی زیادہ عرصہ تک ایسی بی تازہ ہے جیسی کہ کل کی بات فافھم و لا تکن
من القاصوین۔

(٣) صحابة كو جو الفت و محبت عقيدت وارادت شوق و شخف عشق و دل بسكل آنخضرت الله كي دات اقدس تقييد محفوظ آنخضرت الله كي دات اقدس تقييد محبوب كي اداؤس اور باتوس كو ضائع جانے منيں توى مدود يتى تقى - كيونكه محب اپ محبوب كي اداؤس اور باتوں كو ضائع جانے شيں ديتا - خاص كر جب كه وہ محبوب نمايت درج كا حكيم و فهيم اور محب كي نظر ميں عظيم القدر وكبير الثان ہو - كه اس كي ہر وقت وہر سكون اور ہر تول وہر خاموشي كى خاص مصلحت پر بني ہو - اس كي مثال تو يوں سمجھني چاہئے - كه جس طرح بارش كي نو نديں پياسي زمين ميں جذب ہو جاتي ہيں - اس طرح محبوب كي ادائيس اور باتيں محب كے لوح خاطر پر نقش ہو جاتي ہيں - اس طرح محبوب كي ادائيس اور باتيں محب كي توال دافعال كے لئے الي عكسي آئينہ ہے جس ميں ان كي صورت منطبع ہو جاتي ہے - اور محب كا سينہ محبوب كے اقوال دافعال كے لئے الي عكسي آئينہ ہے جس ميں ان كي صورت منطبع ہو جاتي ہے - اور محب كا سينہ محبوب كے اقوال كے لئے ونوگرام كي پليٹ ہے - جس ميں وہ سب جذب ہو جاتے ہيں -

آ تخضرت الله سے صحابہ کی الفت و محبت محتاج بیان نہیں۔ محبت ہی تو تھی۔ جس نے ان کی نظر میں سرور عالم علیہ کی ذات گرامی کی تعظیم اور آپ کے احکام و ارشادات کی تعلیم اور آپ کی سیرت و سنت کی اتباع کے سامنے ان کے مال و جان 'عزت و آبرو' وطن و مکان 'زن و فرزندسب کچھے تیج و بے حقیقت کردئے تھے۔ وہ حضور پر نور علیہ کی مرضی کو اپنی مرضی و خواہش پر مقدم رکھتے تھے۔ اور آپ کی غلامی کو دو جمان کی سر داری سمجھتے تھے۔ اس محبت و عقیدت کا اثر تھاجس نے عروہ بن مسعود ثقفی

ل يند كازمانه حكومت رجب واليه عن الأول ساليه عك ربا (تارخُ الخلفاء للسليوطيُّ)

ایسے جہاں دیدہ و تجربہ کار کو مقام" حدیبیہ" پر حیر ان کر دیا تھا۔ جب کہ وہ کفار قریش کی طرف سے آنخضرت ﷺ کی خدمت اقدس میں سفیر ہو کر آیاتھا۔اس نے آپ کے ان جانثاروں کی فداکاری اور جال نثاری دیکھی توواپس جاکر قوم کوان الفاظ میں خطاب کر کے اسلامیوں کی سابی قوت کا اندازہ جتلایا۔

فرجع عروة الى اصحابه فقال اى قوم والله لقد وفدت على المملوك و وفدت على قيصر و كسرى و نجاشى والله ان رأيت ملكا قط يعظم اصحابه مايعظم اصحاب محمد محمداً والله ماتنخم نخامة الاوقعت فى كف رجل منهم فدلك بها وجهه و جلده واذا مرهم ابتدروا امره و اذا توضاء كادوايقتتلون على وضوئه واذا تكلم خفضوا اصواتهم عنده ولا يحدون النظر اليه تعظيما له و انه قد عرض لكم خطة رشد فاقبلوها (صحيح بخارى كتاب الشروط ج٢ مطبوعه مصر ص ٧٩)

سامنے بھلائی کاایک زم راستہ پیش کر دیاہے پس تم اسے قبول کر لو-"

ایسی عقیدت و محبت والی قوم سے متصور نہیں ہو سکتا۔ کہ وہ اصل چیز کو جس کی وجہ سے ان میں اس ارادت والفت کی روح پھو نکی گئی۔اور اس میں ان کی دنیوی بہبودی اور اخروی نجات بھی ہو ضائع جانے دیں۔ یعنی ''احکام شریعت'' خواہ وہ احکام آپ کے ارشاد ات قولیہ سے حاصل ہوں خواہ اشار ات فعلیہ سے۔

وہ آپ کے ہر قعل کو نہایت محبت سے دیکھتے اور آپ کے ہر قول کو نہایت عقیدت مندی سے سنتے تھے۔ان کے نزدیک (بلکہ واقعہ میں بھی) آپ کی حرکات و سکنات 'نشست و بر خاست 'سکوت و تکلم 'خک وبکاء 'خواب و بیداری کی حالتیں با معنی اور حکمت پر مبنی ہونے کی وجہ سے سب سبق آموز اور قابل اقتداء تھیں۔ لہذا وہ آپ کے اقوال وافعال کو خاص دلچیں وائس سے سنتے اور دیکھتے۔اور پھر در شاہوار کی طرح نمایت قدر سے محفوظ رکھتے تھے۔اللّٰهم صل علی سیدنا و مولنا محمد و علی الله و ازواجه و اصحابه و بارك و سلم۔

## بعض نوشتیں آنخضرت ﷺ کے حکم سے لکھیں گئیں

اد پر جو کچھ بالتفصیل ند کور ہوا-وہ عام رسم ورواج کے متعلق تھا-ورنہ احادیث کے استقراءاور متبتع سے معلوم ہو سکتا ہے-کہ بعض تحریب قر آن مجید کے علاوہ بھی خاص فرمان نبوی سے لکھی گئیں-ان کو ہم اصولی طور پر چند اقسام پر تقسیم کرتے ہیں- تاکہ معلوم ہو سکے کہ قر آن مجید کے املاء کے علاوہ کتنے اور صیغے ہیں- جن میں تحریر کی ضرورت پڑتی ہے- لیکن قربان جا کیں اس نبی ائ پر کہ آپ نے ان سب پر توجہ کی اور اپنی امت کو ہونے والی فتوحات میں اس خطریق مسنون "پر کام کرنے کی تعلیم کردی-

اول : - وہ جو کسی کی در خواست پر آپ نے بعض مسائل لکھ دینے کا تھم کیا-دوم : - وہ فرامین جو آپ نے اپنے عمال کے نام لکھوائے -

<u>سوم : –</u> وہ مکا تیب جو آپ نے دعوت اسلام کے متعلق اندرون و بیرون عرب کے باد شاہوں اور سر داروں کے نام لکھوائے **–** 

چہارم : - مسلمانوں کی بعض سیاسی و تمدنی (بلدی) ضرور توں کو ملحوظ رکھ کر کسی امر کے تحریر میں لانے کا حکم دیا-

پنجم :- وہ تحریریں جو آنخضرت علیہ نے بعض لو گوں یا قوموں کو بطور سنداور وستاویز کے تکھواکر دیں-

پہلی قتم: - کی مثال ہے ہے کہ مکہ معظمہ میں قبیلہ خزاعہ میں سے ایک شخص نے قبیلہ بن پیٹی - تو آپ نے مکہ مکر مہ کی قبیلہ بن پیٹی - تو آپ نے مکہ مکر مہ کی عزت و حرمت کے متعلق خطبہ فرمایا - عزت و حرمت کے متعلق خطبہ فرمایا - عاضرین میں سے ایک بمنی شخص نے (جوابوشاہ کے نام سے مشہور تھا) عرض کیا کہ

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

حضور والا مجھے یہ (خطبہ) لکھواد بیجئے۔اس کی یہ درخواست شرف قبولیت کو پینچی اور آپ نے زبان شفقت در حمت ترجمان سے فرمایا۔اکتبوا لاہی فلان یعنی یہ (خطبہ)ابو شاہ کو لکھ دو (صبحے بخاری کتاب العلم) دیگر رہے کہ حضرت ابو ہریرہ ہے صبحے بخاری میں مروی ہے۔

قال (همام) سمعت ابا هريرة يقول ما من اصحاب النبي صلى الله عليه و سلم احد اكثر حديثا عنه منى الا ماكان من عبدالله بن عمر و فانه كان يكتب و لا اكتب

ہام (شاگر د حضرت ابوہریرہؓ) کہتے ہیں کہ میں نے حضرت ابوہریہؓ کو کہتے میں کہ میں نے حضرت ابوہریہؓ کو کہتے سناکہ آنخض بھی مجھ سے ذیادہ آپ کی حدیث کا حافظ نہیں مگر جوروایت عبداللہ بن عمروؓ سے ہو کیونکہ وہ لکھ لیا کر تاتھا۔اور میں لکھانہ کر تاتھا۔صحیح بخاری کتاب العلم باب کتابتہ العلم۔

اس روایت میں اگر چہ اس امر کی صراحت شمیں کہ حضرت عبداللہ بن عمروکا احادیث نبویہ کو لکھنا کس زمانہ میں تھا۔ لیکن حافظ ابن حجر ؒ نے فتح الباری میں اس روایت کے ذیل میں لکھا ہے کہ حضرت ابو ہر ریڑ گی یہ روایت احمد اورام بیعی ؒ نے بھی روایت کی ہے جس میں صاف نہ کور ہے کہ حضرت عبداللہ بن عمرونے آنحضرت میں ہے جس میں صاف نہ کور ہے کہ حضرت عبداللہ بن عمرونے آنحضرت میں سے بعد کتابت احادیث کی اجازت جابی تھی تو آپ نے ان کو اجازت دے وی تھی اس کے بعد حافظ صاحب نے اس روایت (امام احمد وامام بیمی کی روایت) کی اساد کے متعلق کما ہے حافظ صاحب نے اس روایت (امام احمد وامام بیمی کی روایت) کی اساد کے متعلق کما ہے کہ وہ حسن ہے ہے

حضرت عبدالله بن عمر و کو کتابت احادیث کی اجازت مکنا جمیع محتین کے نزدیک مسلم ہے -اوران کے ترجمہ میں ان کے واقعات وحالات اوراس اجازت کاذکر بھی برابر ملتاہے - چنانچہ حافظ ابن عبدالبر اندلسی "استیعاب" میں ان کے ترجمہ میں فرماتے ہیں -اسلم قبل ابیہ و کان فاصلا حافظا عالما قرء الکتاب و استاذن

ك فتح الباري مطبوعه د بلي-پاره اول ص ١٠٦-

سمار تقابل صديث

النبي صلى الله عليه و سلم في ان يكتب حديثه فاذن له قال يا رسول الله اكتب كلما اسمع منك في الرضاء و الغضب قال نعم اني لا اقول الاحقا<sup>ل</sup>

عبدالله بن عمرواینے باپ (عمرو) ہے پہلے اسلام لائے اور عالم و فاصل و حافظ تھے۔ كتاب ير هنا جانتے تھے۔ آنخضرت ﷺ سے أب نے حديث ککھنے کی اجازت جاہی تو آپ نے ان کو اجازت دے دی-اس پر انہوں نے عرض کیا کہ یار سول اللہ کیامیں جو کچھ آپ سے سنوں خواہ وہ آپ نے حالت ر ضامیں کہا ہو خواہ حالت غصہ میں کہا ہوسب لکھ لیا کروں تو آپ نے فرمایا بال کیونکہ میں سوائے حق کے کچھ نہیں کہتا-

اس کے بعد حافظ ابن عبدالبرؓ نے حضر ت ابو ہر برہؓ کی روایت ند کورہ بالا ذکر کی ہے جس کا خبر اس طرح ہے۔

وكان يكتب ولا اكتب استاذن رسول الله صلى الله عليه و سلم في ذلك فاذن له.

یعنی عبداللّٰہ بن عمرواحادیث لکھا کرتے تھے اور میں لکھا نہیں کرتا تھا( بلکہ زبانی یادر کھتا تھا) انہوں نے آنخضرت ﷺ سے اس امرکی اجازت طلب کی تھی تو آپ نےان کواجازت دے دی تھی۔

ان روایات سے معلوم ہو گیا کہ حضر ت عبداللہ بن عمر و کی کتابت عهد رسالت

اس کے بعد ایک نظر پھر صحیح بخاری پر ڈالئے کہ اس میں حضرت ابو ہریرہ ؓ کے الفاظ کان یکتب میں کان سے معلوم ہو تاہے کہ حضرت ابوہر ری ہیا امر عمد رسالت کے متعلق ذکر کررہے ہیں۔فافھم۔

ووسری قشم : کی مثال یہ ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے (اپنی آخری بیاری میں)

ل استیعاب مطبوعه حیدر آباد د کن ج اص ۸۲ س

ایک فرمان اپنے عمال کی طرف سیجنے کے لئے تکھوایا۔ جس میں فریضہ زکوۃ کے بعض مسائل تحریر کروائے۔ لیکن اس فرمان کے ارسال کرنے سے پیشتر آپ اس وار فانی سے عالم باقی کور حلت فرماگئے لیا تو آپ کے بعد اس فرمان کا نفاذ خلیفہ اول حضر ت ابو بکر صدیق اکبر رضی اللہ عنہ نے کیا۔ پھر خلیفہ ٹانی حضر ت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ نے بھی اس کے مطابق عمل کیا۔ یہ تحریر آل فاروق کے پاس محفوظ چلی آئی۔ امام زہری کی کہتے ہیں کہ حضر ت عبداللہ بن عمر کے بیٹے حضر ت سالم نے وہ تحریر جمجھے پڑھنے کو دی تو میں نے اسے جول کا تول بالتمام حفظ کر لیا۔ اور وہ تحریر وہی ہے جسے خلیفہ عمر بن عبدالعزیز نے حضر ت عبداللہ اور حضر ت عبداللہ اور حضر ت سالم سے (حاصل کرکے) نقل کروالیا تھا۔

اس سے صاف ثابت ہے کہ یہ تحریر پہلی صدی کے اخیر تک برابر محفوظ چلی آئی۔ کیونکہ خلیفہ عمر بن عبدالعزیز کا زمانہ ووج سے اواج تک ہے۔ اس کی تائید حضرت انس کی ایک روایت ہے بھی ہوتی ہے کہ جب حضرت صدیق اکبڑنے ان کو بحرین میں عامل کر کے بھجا تو ان کو ایک تحریر مشتمل بر مسائل زکوۃ بھجی جو آخضرت بھٹے کی مہر سے مزین تھی۔

(۲) ای طرح آپ نے عمر و بن حزم صحابی کی طرف بھی ایک فرمان لکھوایا جس میں قصاص ودیت (خون بہا) کے مسائل تھے۔اس تحریر کا ذکر بہت سے اکا ہر محدثین نے اپنی ایسانیف میں کیا ہے۔ مثلاً امام الائمہ امام مالک نے مؤطا' میں امام شافعیؒ نے رسالہ ملحقہ بکتاب الام ھیمیں امام احمدؒ نے مسند میں 'امام بخاری نے تاریخ صغیر میں 'امام

الله و انا اليه راجعون و في ذلك قال حسالاً - من شاء بعدله فليمت فعليك كنت حاذ.

ت کی ام زہری امام الک کے استاد ہیں۔ان کاذکر آگے آئے گا۔انشاء اللہ

سے ۔ حضرت سالم بڑے پاید کے عالم تنے - فقهائے سبعہ مدینہ میں معدود تنے ان کاذ کر ہاب فصل کے حاشے میں گذر چکاہے -

ے مسید کی سند ہاتی ہے۔ سلی سید سارا بیان شنن افید داؤد کی کتاب الزکوۃ کی تمین روایتوں کو جمع کر کے لکھا گیاہیہ۔ هی رسالہ ملحقہ بکتاب الام صفحہ ۸۵ نیز جلد اص ۲۷ '۲۲۔

واریؒ نے اپنی مندمیں 'امام ابود اوُدؒ نے سنن میں اور نیز مراسیل میں 'امام نسائیؒ نے مختبی میں 'امام دارُطنی نے سنن میں ' نیز امام شو کانی ؒ نے نیل الاوطار میں لکھا ہے کہ اس کو امام ابن خزیمہؒ 'امام ابن ہمامؒ 'امام ابن جارودؒ 'امام حاکمؒ اور امام بیمیؒ نے بھی موصولاً روایت کیااور ائمہ حدیث کی ایک جماعت نے اس کو صحح کہاہے یا

امام ابن قیم نے حدی میں کہا کہ یہ ایک بڑی عظیم القدر نوشت ہے جو کئی قتم کے مسائل شرعیہ پر مشتمل ہے۔ مثلاً زکوۃ ویات احکام اکبار طلاق عقاق ایک ہی کہار علی شرعیہ پر مشتمل ہے۔ مثلاً زکوۃ ویات احکام اکبار طلاق عقاق ایک ہی کپڑے میں نماز پڑھ کئے کا حکم انماز میں احتباع کرنے کامسئلہ اور قر آن شریف کو ہاتھ لگانے کامسئلہ وغیرہ و غیرہ و خیرہ (مسائل شریعہ اس میں مسطور میں ) امام احمد کہتے ہیں کہ اس میں ہر گزشک شیں ہے کہ آنخضرت عظیم نے یہ تحریر لکھوائی تھی۔ چنانچہ تمام فقہاء میں ہر گزشک شیں ہے کہ آنخضرت عظیم دانا ہے۔

غرض یہ تحریر قبولیت وشرت کی اس حد تک پہنچ چکی ہے کہ مشابہ متواتر ہے۔ (۳) اس طرح آپ نے ایک فرمان ضحاک بن سفیانٌ صحابی کی طرف لکھوایا۔ جس میں مقتول کی دیت میں اس کی بیوہ کو حق وراثت ملنے کا تھکم ند کور تھا۔اس کاذکر بھی امام دارالجر قالکؓ نے مؤطامیں اورامام شافعیؓ نے کتاب الام میں کیا ہے جھ

تیسری قتم: یعنی اندرون و بیرون عرب کے سرداروں اور بادشاہوں کو "
دعوت اسلام" کے خطوط لکھنے کی مثال سے ہے کہ آپ نے مقوقس شاہ اسکندر سے کو جو ایک عیسائی بادشاہ تھا سے خط کھا۔

ك نيل الاوطار جلد ٢ صفحه ٢٩٣ '٣٩٣ –

ع احتباء -اس طرح بیشهناکه دونول را نیس بیت کے ساتھ لگائی ہول اور دونول ہاتھ ان کے گرد کیشے ہول - عون المعبود جلد اصفحہ ۳۲ م-

للى صفحاك بن سفیان صحافی كے ترجمہ میں حافظ ابین حجرٌ نے اصابہ میں كما وروى سعید بن المسیب عنه ان النہی صلی الله علیه و سلم كتب الیه ان یورث امراۃ اثیم الضبابی من دیة زوجها اصابه جلد ۳ صفح ۷ ۳ مقم اول مطبور كلكته هے كاب الام للامام الثافعی جلد ۲ ص ۷ ۷ مطبور مصر

#### بسم الله الرحمن الرحيم

من محمد بن عبدالله ورسوله الى المقوقس عظيم القبط سلام على من اتبع الهدى. اما بعد فانى ادعوك بدعاية الاسلام اسلم تسلم. يوتك الله اجرك مرتين فان توليت فان عليك اثم اهل القبط و يا اهل الكتاب تعالوا الى كلمة سواء بيننا و بينكم ان لا نعبد الا الله ولا نشرك به شيئا ولا يتخذ بعضنا بعضا اربابا من دون الله فان تولوا فقولوا اشهدوا بانا مسلمون (زاد المعاد

کانپوری ج۱ صفحه ۱۹) خدائے رخمن درحیم کے نام سے شروع

ہم نے اس قتم کے سب خطوط کا ذکر اپنی کتاب تاریخ نبوی میں کسی قدر تفصیل سے کر دیاہے۔ اس مقام پر خاص اس خط (شاہ اسکندریدوائے) کو اس لئے منتخب کیا ہے کہ زمانہ حال کے انکشاف یہ ہواہے کہ زمانہ حال کے انکشاف یہ ہواہے کہ رسول اللہ ﷺ کا یہ "نامہ عزر شامہ" باصلہ افریقہ کے عیسائیوں کے ایک گرجاہے دستیاب ہواہے۔ وہاں سے سابق خلیفۃ المسلمین سلطان عبدالحمید خال غازی مرحوم

کے پاس بھید ادب و بھریم بطور تبرک اشنبول (قسطنطینہ ) میں پنچایا گیا- جنہوں نے اس کے فوٹو چھپوا کر دنیا کے ہر قطر میں اس کی اشاعت کر دی -الحمد لللہ - ثم الحمد لللہ کہ اس ذرہ بے مقدار گندگار سیاہ کار کو بھی بیہ تخذ شاہواروگو ہر آبدار نصیب ہوا-

می روہ ہے عدار سہور میں ماللہ ) نے اپنے حافظ خد داد سے اس خط کے الفاظ کو جس طرح میر بین (رحمہم اللہ) نے اپنے حافظ خد داد سے اس خط کے الفاظ میں کوئی قابل ضبط کیا ہے ہم نے اسے اوپر نقل کر دیا ہے ۔ اس میں اور اس فوٹو کے الفاظ میں کوئی قابل لحاظ فرق نہیں ہے ۔ کیونکہ دونوں کے الفاظ برابر ایک ہی ہیں۔ فرق صرف یہ ہے کہ اس مکتوب عکمی کارسم الخط قدیم ہے ۔ جو آنحضرت علی کے عمد سعادت ممد میں عربوں میں مروج تھا۔ اور جس رسم الخط میں اب ہم لکھتے پڑھتے ہیں وہ بعد کے زمانوں میں بہت دفعہ کی اصلاح کے بعد قائم ہواہے ۔ اس لئے اس کو خط نئے کہتے ہیں۔

اس مكتوب عكسى كے الفاظ بين اور محدثين كے محفوظ الفاظ بين صرف يه فرق همدثين كى روايت مين "ادعوك بدعاية الاسلام" ہے-اور ايك روايت مين "بداعية الاسلام" بدعوة الاسلام" بداعية الاسلام"

-4

عربی زبان کا تھوڑا ساعلم صرف جانے والے اصحاب بھی جانے ہیں۔ کہ دعا ید عواکا مصدر کی طرح پر آتا ہے۔ دعاء 'وعوی 'وعوۃ اور داعیۃ سب مصدر ہیں چنانچہ "مجمع الجار" میں لفظ دعا کے ضمن میں ای حدیث کے متعلق فرماتے ہیں۔ ادعو ك بدعاية الاسلام اى بدعوته وهى كلمة الشهادة التى يدعى اليها اهل الملل الكافرة وروى بداعية مصدر كالعافية

اوراس سے پہلے فرماتے ہیں-

الدعوى الادعاء فما كان دعوهم والدعا و اخر دعوهم وله دعوة الحق چوتقی فتم: کی تحریرول کی مثال سیسه که صحیح بخاری شریف میں حضرت حذیفه سے مروی ہے که رسول اللہ علیق نے فرمایا۔اکتبو الی من تلفظ بالاسلام من الناسُّ

یعنی ''جو شخص اسلام کاا قرار کر تا ہو مجھے ان سب کے نام لکھ کر بتاؤیس ہم نے (کوئی) ڈیڑھ ہزار مر دول کے نام لکھے۔''

ای طرح احادیث سے یہ بھی ثابت ہے کہ بعض جنگوں میں غازیان اسلام کے نام بھی لکھے گئے - چنانچہ صحیح بخاری میں حضر سابن عباس سے مروی ہے کہ ایک شخص رسول اللہ علیہ کی خدمت میں آیا - کہ یا رسول اللہ علیہ ایم فلال فلال غزوہ میں لکھا گیا ہے اور میری بیوی جج کو جانے والی ہے - آپ نے فرمایا جا! توا پی بیوی کے ساتھ ہو کر جج کر لے

ای طرح صیح بخاری شریف میں حضرت ابو جیفہ (صحابی) سے روایت ہے کہ انہوں نے حضرت علی سے سوال کیا۔ کہ آیا آپ کے پاس کچھ ایسے سائل بھی ہیں ؟جو ہوں تو وی باری تعالی سے لیکن قرآن مجید میں (بالنصر سح) موجود نہ ہوں ؟ تو آپ نے (جواب میں) فرمایا خداکی قتم جو شخطی کو پھاڑ کراگانے والا ہے۔ اور سب مخلوق کا پیدا کر نے والا ہے۔ کہ ہمارے پاس (مکتوبی صورت میں تو) صرف قرآن (شریف) ہے۔ کہ ہمارے پاس (مکتوبی صورت میں تو) صرف قرآن (شریف) ہے۔ بال قرآن کا فہم (استباط) بھی ہے جو اللہ تعالی (اپنے) کسی مسلم (بندے) کو عطاکر دے اور نیز یہ جواس صحیفہ میں ہے۔ پھر میں (ابو جیفہ) نے عرض کیا کہ اس صحیفہ میں کیا رکھا) ہے؟ آپ نے فرمایا قبل نفس اور قطع اعضاء وغیرہ جرائم میں مظلوم کو معاوضہ دلانے اور (مسلمان) قیدی کو (دسمن سے) چھڑانے کے احکام (لکھے ہیں) نیز یہ (لکھا ہے) کہ کوئی مسلمان کی کافر کے بدلے قبل نہ کیا جائے ﷺ

ك صحيح بخارى كتاب الجهاد باب كتابته الامام الناس-

على حضرت على في جوية تبن اموريان كان سي صرف استى بى الفاظ مراد نسيل بين بلديد مراد بكدان تيون امرول كه متعلقه سائل مندرج بين هكذا قال الحبر العلامة انشو كانى رحمه الله في نيل الاوطار اور ظاهر بك كدان برسد ابواب بين كثرت سه سائل آسكة بين -چناني كتب مديث بين ان كه متعلق بهت ساء احاديث بين -

حضرت علی نے قر آن مجید کے بعدال الادر ثلاثہ کے سواکسی دیگر تحریر کاجوا نکار کیا۔اس کی بنا اس بات پر ہے کہ خودانہوں نے ان امور ملکے سوالور کچھ نہ لکھاتھا۔لور بالخصوص ان تین ابواب کے

اس روایت میں اس امر کی تصریح نہیں ہے کہ یہ مسائل حضرت علی کو آنخضرت ﷺ نے لکھوائے تھے یا آپ نے خودانی یادداشت کے لئے لکھ رکھے تھے۔ لیکن حضرت جابڑ کی مندرجہ ذیل حدیث سے معلوم ہو تاہے کہ یہ مسائل آپ کو آنخضرت ﷺ نے لکھوائے تھے۔

عن جابر بن عبدالله قال كتب النبى صلى الله عليه و سلم على كل بطن عقوله ثم كتب انه لايحل لمسلم ان يتوالى مولے رجل مسلم بغيره اذنه ثم اخبرت انه لعن فى صحيفته من فعل ذلاك له "ليخي حضرت على المحاليا كه بربطن كى ديت اس كے اپنے ذمه ہے - پھر يہ بھى لكھوليا كه كسى مسلمان كو طال نبيں كه وسرے مسلمان كو طال نبيں كه دوسرے مسلمان كے آزاد كرده غلام كا خود بخود مالك بن بيشے - پھر مجھے دوسرے مسلمان كے آزاد كرده غلام كا خود بخود مالك بن بيشے - پھر مجھے (حضرت جابرٌ كہتے ہيں) يہ بھى خبر دى گئى كه آپ نے (اس) صحیفے ہيں ايسا كر نے والے پر لعنت بھى ذكر كى ہے - "

متعلق نوشت رکھنے کی ہے وجہ ہے کہ حضر ت علی صحابہ میں ہوئے پائے کے قاضی تھے اور انلہ تعالیٰ متعلق نوشت رکھنے کی ہے وجہ ہے کہ حضر ت علی صحاب فیم این ہوئے ہے قاضی مقداداد قابلیت عطافرہ انی متح - جنانچہ صحیح بخاری میں آپ کی شان میں آپ کے ہا الفاظ ہیں اقتضا علی بعنی حضر ت علی ہماری جماعت (صحابہ) میں سب سے کی شان میں آپ کے یہ الفاظ ہیں اقتضا علی بعنی حضر ت علی ہماری جماعت (صحابہ) میں سب سے بڑے قاضی ہیں - (صحیح بخاری کاب التضمیر باب انتخام من این اس کی تائیدا کے مر فوع حدیث سے بھی ہوتی ہے کہ جب آپ کو آنخضر ت علیات نے کیمن کا قاضی مقرر کر کے بھیجااور آپ نے اپنی کم عمری میں اور اس امر میں تا تجربہ کاری کا عذر کیا تو آنخضرت علیات نے فرمایا تھان اللہ سب بی قلب کو رحق کی القضاء بروایۂ التر نہ کی وابوداؤدو(ابن ماجہ) بعنی ضرور ہے کہ اللہ تعالیٰ ہیں ہوتی ہے کہ اللہ تا کی خت ضرور ت رہتی ہے ۔ پس ان امور کی نسبت جو احاد یث اساری اور ان کے متعلقہ مسائل کی سخت ضرور ت رہتی ہے ۔ پس ان امور کی نسبت جو احاد یث اساری اور ان کے متعلقہ مسائل کی سخت ضرور ت رہتی ہے ۔ پس ان امور کی نسبت جو احاد یث اساری اور ان کے متعلقہ مسائل کی سخت ضرور ت رہتی ہے ۔ پس ان امور کی نسبت جو احاد یث اساری اور ان کے متعلقہ مسائل کی سخت ضرور ت رہتی ہے ۔ پس ان امور کی نسبت جو احاد یث اساری اور ان کے متعلقہ مسائل کی سخت ضرور ت رہتی ہے ۔ پس ان امور کی نسبت جو احاد یث اساری اور ان کے متعلقہ مسائل کی سخت ضرور ت رہتی ہے ۔ پس ان امور کی نسبت جو احاد یث اساری اور ان کے متعلقہ مسائل کی سخت ضرور ت رہتی ہے ۔ پس ان امور کی نسبت جو احاد یث اسے کی حقیقہ مسلم کتاب العتق باب شریم تولی العیق غیر موالیہ جلداول صفحہ ہیں)

یا نچویں قتم ؛ کی ایک مثال تو صلح حدیبید کا عمد نامہ ہے جس سے حدیث کے قاکل و منکرین بلکہ اسلام کے منکرین کو بھی انکار نہیں اور جو خاص فرمان نبوی ہے حضرت علیؓ کے قلم سے لکھا گیا تھا- اس کا ذکر صبح بخاری وغیرہ کتب حدیث میں مفصل موجودہے-

اس کی دوسر ی مثال میہ ہے کہ تصبیح بخاری وغیر ہ کتب حدیث میں حضرت عداء صحابی ہے مروی ہے-

ویذکر عن العداء بن خالد قال کتب لی النبی صلی الله علیه و سلم من سلم هذا ما اشتری محمد رسول الله صلی الله علیه و سلم من العداء بن خالد بیع المسلم المسلم لا داء و لا خبنة و لا غائلة العین حضرت عداء بن خالد کتے ہیں که آنخضرت علی نے مجھے یہ (و ساویز) لکھ دی تھی کہ یہ وہ سودا (فروخت) ہے جو محمد رسول اللہ علی نے عداء بن فالد بن ہودہ کے ہاتھ بیچا۔ ٹھیک (اس طرح) جس طرح کہ ایک مسلمان کی دوسرے مسلمان سے تیج ہوئی چاہئے۔ اس میں نہ تو کوئی بیمادی ہے اور نہ بری خصلت اور نہ بد کر داری ہے

یہ تحریر حضرت عداء کے پاس بہت زمانہ تک محفوظ رہی- چنانچہ جامع تر مذی

عن عبدالمجيد بن وهب قال قال لى العداء بن خالد الاقرائك كتابا كتبه لى رسول الله صلى الله عليه و سلم قلت بلى فاخرج الى كتابا هذا ما شترى الخ (تيسير الوصول كتاب البيوع بروايت الترمذي)

مال كى عيب يوش نه جواللهم صلى على محمد التي-

لله تصحیح بخاری کتاب الیووت باب اذابین البیعان و نبه یکندها و نصبحا-علی حضرت عداء نے بی تیکی ہے ایک غلام یالونڈی خریدی تھی جس پر آپ نے ان کویہ وستاویز لکھودی تھی سیع المسلم المسلم سجان انڈدا کیاپاک تعلیم اور کیا بیارے الفاظ ہیں۔ گویا سمجھاویا کہ ایک مسلمان کی شان یہ ہے کہ اس کا سوداو معاملہ ایپاصاف: و کہ اس میں کسی فتم کادھوکہ یافریب یا

یعنی عبدالمجید بن وہب(تابعی) کتے ہیں کہ مجھ سے عداءٌ بن خالد (صحابی) نے کہا کہ کیامیں جھ کورسول اللہ ﷺ کی وہ تحریر نہ دکھاؤں جو آپ نے میرے لئے تکھوادی تھی؟ میں نے کہا کیوں نہیں؟ (ضرور دکھائے) پس وہ ایک نوشت نکال لائے جس میں بیہ تکھاتھا کہ الخ !!

تقریب میں حافظ صاحب نے حضرت عداء بن خالد کی نسبت لکھا ہے - تا حرت و فات اللہ اللہ بعد المائة بعنی ان کی وفات پہلی صدی کے اختام کے بعد ہوئی - اور عبد المجید تابعی نہ کور کو طبقہ رابعہ میں شار کیا ہے جوامام زہر ک و غیرہ تابعین کا طبقہ ہے اور اس طبقہ کی بابت تصر تے کی ہے کہ اس طبقہ کی وفاتیں پہلی صدی کے اختتام کے بعد ہوئی -

اس تفصیل سے صاف صاف معلوم ہو گیا کہ آنخضرت ﷺ کا یہ پاک نوشتہ پہلی صدی کے بعد تک برابر محفوظ چلا آیا۔

حافظ ابن عبدالبر قرطبیؓ عنے ''استیعاب'' میں حضرت عداء صحافی کے ترجمہ میں اس نوشت کاذکر کر کے کہاہے۔

#### وهي عند اهل الحديث محفوظة

"نعنی به تح برابل مدیث کے نزد یک محفوظ ہے-"

حافظ ابن عبدالبر ؒ نے باسناد خود ابور جاء عطاروی تابعی ہے روایت کیا کہ مجھے عداء بن خالد نے کہا کیا میں تجھ کووہ تحریر نہ دکھاؤل ؟ جورسول الله ملطقہ نے میرے لئے

للہ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ صحابہ آنخضرت ﷺ کی تحریرات و نشانات کو نمایت محبت سے محفوظ رکھتے تھے۔ اور نمایت شخص اللهم صلی علی محمد علی محمد اللهم اغفر ولکاتبه ولمن سعی فیه ...

على حافظ ابن عبدالبر رئیج الاخر <u>۱۸ می</u>ھ میں پیدا ہوئے اور جمعہ کی رات کو اخیر تاریخ رئیج الاخر <del>سالم بھ</del> میں فوت ہوئے۔ پس آپ نے پورے بچانوے سال عمر پائی۔ آپ کا نام یوسف بن عبداللہ تضاور کنیت ابو عمر تھی۔ لیکن حافظ ابن عبدالبر کے نام سے زیادہ مشہور ہیں۔ان کے وقت میں اندلس (ملک سپین) میں ان کے پایہ کا کوئی حافظ حدیث نہ تھا۔

لكهوادي تقي (جب د كهائي) تواس ميں لكھاتھا-

بسم الله الرحمن الرحيم هذا ما اشترى ....الخ

اس روایت کو ہم نے ایک تواس خیال سے نکھا کہ اس تحریر میں بسم اللہ بھی نکھی مخی ۔ دوم اس لئے کہ حفرت عداء نے وہ تحریر عبدالبحید کی طرح ابو رجاء کو بھی دکھائی۔ پس بید دوسری شہادت ہوگئی۔ اس سے معلوم ہوا کہ حفرت عداء نے اس پاک نوشتہ کو نمایت حفاظت سے سنبھال کر رکھا تھا اور نمایت شوق اور محبت سے لوگوں کواس کی زمادت کراتے تھے۔

ابور جاء کی نبت حافظ صاحب نے تقریب میں لکھاہے کہ ان کانام عمر ان بن ملحان تھااور معضر م ہیں۔ یعنی آنخضرت ﷺ کے عہد سعادت مہد میں موجود تھے لیکن ایمان بعد میں لائے اور انہول نے بہت کمی عمر پائی۔ چنانچہ والے میں (۱۲۰)سال کی عمر میں فوت ہوئے۔

ان دونوں روایتوں سے یقیناً ثابت ہو گیا کہ وہ تح یر دوسری صدی میں ضرور محفوظ تھی-



ك "استعياب في معرفة الاصحاب" مطبوعه حيدر آباد وكن- جلد دوم صفحه ٥٢٨- نمبر صحافي نمبر ٢١٦٢-

# عصر صحابة مين كتابت احاديث

اوپر کے بیان میں جو یہ کما گیا ہے۔ کہ صحابہ کسی تحریری بیاض کے مختاج نہیں تھے۔اس سے یہ مراد ہے کہ کوئی کتابی نخ جس میں احادیث نبویہ جمع کی گئی ہوں اوروہ دوسروں کو بھی تعلیم کیا جائے آنخضرت ﷺ اور آپ کے صحابہ کرام کے وقت میں ضروری نہیں تھا۔ ورنہ اپنے اپنے طور پر حفظ سینہ کے علاوہ مکتوبی صورت میں بھی احادیث کو نگاہ رکھنا کچھ نہ کچھ عصر صحابہ بلکہ عمد رسالت میں بھی تھا۔ عمد رسالت کا حال آپ حضرت علی محضرت عبداللہ بن عمروٌ مضرت عداء بن خالدٌ وغیر ہم کی حال آپ حضرت عداء بن خالدٌ وغیر ہم کی صحابہ کا حال ذیل کے بیان سے سمجھ لیجئ۔

صحابہ میں سب سے زیادہ روایت چھ شخصوں کی ہے۔ جن کو محدثین بکٹرین صحابہ کہتے ہیں۔ان کے اساء گرامی یہ ہیں۔عائشہ صدیقہ 'عبداللہ بن عمر''عبداللہ ابن عباس' انس بن مالک'' جابر بن عبداللہ اور ابو ہر برہ رضی اللہ عنهم اجمعین۔ان سب نے آنخضرت میں ہے بعد لمبی زندگیائی اور روایت کا زیادہ موقع پایا۔

پھر ان سب میں سے زیادہ روایت ابوہریر اُ کی ہے کہ ان کو اس امر میں آنخضرت ﷺ سے خصوصیت سے فیض حاصل ہوا۔ جیسے کہ آپ نے حضرت عبداللّٰہ بن عباسؓ کے لئے نقابت کی دعاکی تھی لیے چنانچہ صبحے بخاری میں ہے۔

ان ابا هريرة قال انكم تقولون ان ابا هريرة يكثر الحديث عن رسول الله صلى الله عليه و سلم و تقولون مابال المهاجرين والانصار

لی تصحیح بخاری میں حفزت عبداللہ بن عباس سے مروی ہے کہ رسول اللہ عظیقے نے مجھے اپنے (سینہ مبارک) سے لگا کر کما-اللهم علمه الکتاب اے اللہ تعالیٰ! اس کو قر آن کا علم دے (صحیح بخاری کتاب انعلم)- اللهم اغفر لکاتبه و لمن سعی فیه ولوالدیهم اجمعین۔

لايحدثون عن رسول الله صلى الله عليه و سلم بمثل حديث ابي هريرة و ان اخوتي من المهاجرين كان يشغلهم الصفق بالاسواق و كنت الزم رسول الله صلى الله عليه و سلم على ملاء بطني فاشهد اذا غابوا و احفظ اذا نسوا وكان يشغل اخوتي من الانصار عمل اموالهم و كنت امراء مسكينا من مساكين اعني حين ينسون و قد قال رسول الله صلى الله عليه و سلم في حديث يحدثه انه لن يبسط احد ثوبه حتى اقضى مقالتي هذه ثم يجمع اليه ثوبه الا وعي ما اقول فبسطت نمرة على حتى اذا قضى رسول الله صلى الله عليه و سلم مقالته جمعتها الى صدرى فما نسيت من مقالة رسول الله تلك من شئي (صحيح بخاري شروع كتاب البيوع حديث اول) ''یعنی حضر ت ابو ہر برہؓ نے کہا کہ تم لوگ کہتے ہو کہ ابوہر پر ہ رسول اللہ ﷺ ہے بہت سی احادیث روایت کر تا ہے اور تم پیہ بھی کہتے ہو کہ مهاجرین و انصار کا کیا حال ہے کہ وہ رسول اللہ ﷺ سے ابوہر پرہ کی طرح (کثر ت ہے) احادیث روایت نہیں کرتے (سواس کا جواب یہ ہے کہ) میرے مهاجرین بھائیوں کو بازاروں میں سودے سلف کا شغل تھااور میں شکم سیری یر آنخضرت ﷺ کی خدمت میں حاضر رہتا تھا۔ پس میں اس وقت بھی حاضر رہتا تھاجب وہ غیر حاضر ہوتے تھے اور سناہوایاد رکھتا تھاجب وہ بھول جاتے تھے اور میرے انصاری بھائیوں کواینے مالوں کے کام کاج کا شغل تھااور میں اصحاب صفہ کے مساکین میں سے ایک مسکین شخص تھا۔ پس ( سنا ہوا) یاد ر کھتا تھا-جب وہ بھول جاتے ہتھے اور ایک دن رسول اللہ پھٹانھ نے سلسلہ گفتگو میں فرمایا کہ ایساکوئی نہ ہو گاکہ میرے بات کرنے تک اپنا کیڑا بھیلادے-پھراس کو اکٹھا کر کے اپنے ساتھ لگالیوے- گریاد رکھ لے گا جو کچھ میں كهول كا- بسوه جاور جو مجھ ير تھى بجھادى - حتى كه جب رسول الله ﷺ نے ا پی بات ختم کرلی- تومیں نے اسے اکٹھا کر کے اپنے سینے سے لگالیا- پس مجھے رسول اللہ علیقے کی وہ بات کچھ بھی نہ بھولی-"

حضرت ابوہری ہے نے کئیر الحدیث اور احفظ ہونے کی یہ وجوہات بیان کی ہیں۔

اول: یہ کہ دیگر اصحاب اہل و عیال اور کسب و تجارت والے تھے۔ وہ ہر وقت خدمت نبوی میں حاضر نہیں رہ سکتے تھے۔ اس کے بر خلاف میں اصحاب صفہ کے مساکین میں سے تھا۔ جو اہل و عیال گھر گھاٹ نہ رکھنے کی وجہ سے آنخضرت تھے کی اجازت سے صحن معجد ہی میں رہتے تھے۔ اور ان کو کسب و تجارت کی بھی ضرورت نہ تھی۔ بلکہ لوگوں کے گھر وں سے کھانا آجاتا تھا ہیں میں اکثر او قات آنخضرت عیانے کی خدمت ہی میں رہتا تھا اور بھے آپ سے احادیث کازیادہ موقع ملتا تھا۔

دوم نید که دیگرلوگ کام کاج اور اہل و عیال کے مشاغل میں ہونے کی وجہ ہے کوئی بات بھول جائیں تو بھول جائیں - میرا کام تو صرف علم سیکھنا اور اسے یاد کرنا تھا اور بس –

<u>سوم</u> یہ کہ مجھے آنخضرت ﷺ ہے حفظ احادیث میں ایبا فیض حاصل ہوا کہ جو سچھ سیکھاوہ سینہ پر نقش ہو گیااور پھر بھولا نہیں-

صیح بخاری سے میہ بھی ثابت ہے کہ حضرت ابوہر بری گواحادیث نبویہ کاجوشوق تھا اس کا آنخضرت ﷺ کو بھی علم تھا-چنانچہ اننی سے روایت ہے-

عن ابى هريرة انه قال يا رسول الله من اسعد الناس بشفاعتك يوم القيمة قال رسول الله صلى الله عليه و سلم لقد ظننت يا باهريرة ان لا يستلنى عن هذا الحديث احد اول منك لما رايت من حرصك على الحديث (صحيح بحارى)

لینی حضرت ابوہر رہ سے روایت ہے کہ میں نے عرض کیا یا رسول اللہ (عظیلہ) قیامت کے دن آپ کی شفاعت کی سعادت سب سے زیادہ کس کو حاصل ہوگی؟ تو آپ نے فرمایا-اے ابوہر ریرۃؓ! مجھے ضرور خیال تھا کہ یہ بات مجھے تجھ سے پیشتر کوئی مخص نہیں پوچھے گا-اس وجہ سے کہ میں نے تیراشوق حدیث کی نسبت (بہت ہی) پایا-

سابقاً حفرت عبداللہ بن عمر و کے ذکر میں گذر چکا ہے کہ حضرت ابوہر برہ ا احادیث نبویہ کو زبانی یادر کھاکرتے تھے اور لکھانہ کرتے تھے یہ ان کی ابتدائی حالت اور عمد رسالت کی کیفیت ہے - ورنہ عمد رسالت کے بعد انہوں نے بھی اپنی روئیات لکھ رکھی تھیں - چنانچہ ''خاتمۃ الحفاظ'' نے فتح الباری میں حسن بن عمر و بن امیہ سے نقل کیا ہے کہ حضرت ابو ہر برۃ ان کو اپنے گھر لے گئے اور آنخضرت سابھ کی احادیث کے نوشتے دکھائے اور کہنے گئے (دکھو) یہ (سب بچھ) میرے پاس لکھا ہو ا(موجود) ہے لئے اس سے معلوم ہو سکتا ہے کہ بعض صحابہ نے اپنے زمانے میں احادیث نبویہ کو لکھ لیا تھا - اگر چہ کوئی تغلیمی نصاب تیار نہ ہو سکا تھا - لکل احل کتاب -

صدیث لا تکتبو اعنی غیر القرآن الخاورازالہ شبہ منکرین صدیث صبح مسلم کی اس حدیث کو پیش کر کے کہا کرتے ہیں کہ خود آنخضرت ﷺ نے حدیث کے لکھنے سے منع فرمادیا تھا-

عن ابى سعيدن الخدرى ان رسول الله صلى الله عليه و سلم قال لا تكتبوا عنى و من كتب عنى غير القران فليمحه و حدثوا عنى ولا حرج و من كذب على (قال همام احسبه قال) متعمدا فليتبواء مقعده من النارك

''حضرت ابوسعید خدری کہتے ہیں کہ رسول اللہ عبی نے فرمایا۔ کہ مجھ سے (جو کچھ سنواسے) لکھانہ کر داور جس نے مجھ سے سوائے قر آن کے کچھ اور لکھاہو دہ اسے منادیوے اور مجھ سے زبانی روایت بیان کیا کر واور اس میں کوئی

له منخ الباری جزواول مطبوعه دیلی کتاب العلم باب کتابته العلم زیر حدیث حضرت ابی جریره صلحه ۱۰۱۵

<sup>·</sup> صحيح مسلم حلد ٢ باب التثبت في الحديث و حكم كمّابته العلم صفحه ١٩٧٧-

حرج نہیں۔اور جو کو ئی مجھ پر عمد أجھوٹ باندھے تواسے جاہئے کہ اپناٹھ کانا جہنم میں بنائے۔''

منکرین حدیث کے جواب میں اس کے متعلق سابقاً گذر چکاہے کہ اس حدیث میں کتابت غیر از قر آن کی ممانعت ہے نہ اتباع حدیث کی۔اور ہمارا ہممارا جھڑا ااتباع حدیث میں ہے نہ کہ کتابت میں۔پس ہم کویے حدیث کی طرح بھی مفید نہیں۔
عدیث میں ہے نہ کہ کتابت میں۔پس ہم کویے حدیث کی طرح بھی مفید نہیں۔
عبرت: مقام تعجب کہ صحابہ کرام جن سے آنخصرت بھا خطاب کر رہ جی اور وہ آپ کے کلام ہدایت نظام کے محل اور موقع کو دوسر وں کی نسبت زیادہ اچھا سمجھ سکتے تھے اور آپ کے احکام سعادت التیام کی تعمیل میں دوسر وں کی نسبت زیادہ چست اور نمایت پختہ و فرمانبر دار تھے۔ جیسا کہ آپ حدیبیہ کے واقعہ کے ذکر میں معلوم کر چکے ہیں وہ تو حدیث رسول اللہ بھاتھ کو جان ومال اور ہر شے سے عزیز جانمیں اور آپ کی سنت سے آیک قدم ہمنا بھی گوارانہ کریں اور اس حدیث سے تعمیل حدیث کی ممانعت نہ سمجھیں۔اور آج تیرہ سوبرس سے زیادہ عرصہ کے بعدوہ لوگ کہ نہ تو عربی

ان کی زبان ہو اور نہ اکتسانی طور پران کو اس زبان میں اتنی مهارت ہو کہ اس میں صحت

ہے تحریری یا تقریری طور پراینے خیالات کا اظہار کر سکیل اور صرف اردو تراجم کو دکھھ

د کچھ کر لوگوں کو شکو ک و شبهات میں ڈالناان کاد سنور ہو -وہ بے پڑھے مجتن<sup>یا</sup> اس حدیث

ل عرصہ ہواہم نے اپنے رسالہ الهادی میں کتاب تائید القر آن میں جوپادری اکبر میں جاندوی کی کتاب تائید القر آن میں جوپادری اکبر میں بائدوی کی تقبی کلھا تھا کہ اگر مولوی عبداللہ چکڑالوی (بانی فرقہ اہل القر آن) مسئر اکبر مسیح کے نزدیک علوم عربیہ میں کمال رکھتے ہیں تو مسئر اکبر مسیح مولوی عبداللہ صاحب کو تکھیں کہ آپ کو اچھا خاصا مولوی تکھ رہاہوں - معربانی کر کے آئدہ مسینے کارسالہ اشاعت القر آن عربی زبان میں شائع کریں - مولوی عبداللہ صاحب سے کیا ہو سکتا تھا - جذام کے تعفن میں القر آن عربی زبان میں شائع کریں - مولوی عبداللہ میارا مطالبہ پورانہ کر سکے - اب بھی ان کے معطہ ول میں سے کسی کو اپنے علم کا خیال ہے تو وہ خیالات کا اظہار تقریر او تحریرا عربی زبان میں کریں ورنہ عاموش ہیں ۔

ع تخضرت عظی نے جاتل مجہد کودین کی آفتول میں شار کیا ہے۔ ۱۲ (جامع صغیر جلد اصفحہ ۱۳)

ے يہ سمجيس كم آنخضرت عليه اپنى حديث كى تقيل سے منع فرماتے بيں اور ان كابيہ فهم صحابة كى مقابلہ بين درست ہو- اللهم انا نعوذبك من وساوس الشيطان و الله نشكو اجهالة الزمان و فتنة اهل الطغيان-

سنبیہ : بھا کوئی ان عقل کے پیچھے گھ لے کر پھر نے والے بے پڑھے جمتدوں سے پوجھے توسمی! کہ بھائی بیہ تو بتاؤ کیا تہماری عقل (گو کیسی بی نا قص ہے) میں بیہ ساکتا ہے کہ خداکا کوئی رسول (علیہ السلام) اپنی اتباع ہے خود منع کرے اور کے کہ کلام خداکی تشریح و توسیح جو میں تم کو بتاؤں اس کا تو اعتبار نہ کرنا اور جو پچھ تہمارے اپنے خداکی تشریح و تیں کو خداکا منشا اور مر او سمجھنا (استغفر اللہ) و کھتے! حضر تہارون پغیر خدا (علیہ السلام) گو سالہ پرست یہودیوں کو یوں خطاب کرتے ہیں۔ و ان ربکم فدا (علیہ السلام) گو سالہ پرست یہودیوں کو یوں خطاب کرتے ہیں۔ و ان ربکم الرحمن فاتبعونی و اطبعوا امری (طب ۱۲) یعنی "تممار ارب تووہ ہے جو رحمٰن ہے۔ لیں میری پیروی کرواور میرے تھم پر چلو۔"

غرض یہ بالکل بے عقلی کی بات ہے کہ رسول اپنی اتباع اور اطاعت سے منع کرے۔
حضرت ابوسعید کی شخصیت و سیرت : حضر ت ابوسیعد خدر کی جواس حدیث زیر
بحث کے رادی ہیں فضلائے صحابہ سے تھے۔ یہ بھی اصحاب صفہ سے تھے۔ انہوں نے
رسول اللہ عظیم کے بعد لمبی عمر پائی ۔ ان سے بھی احادیث بکثرت مروی ہیں۔ حضرت
عبد اللہ بن عمر اور حضرت جابر بن عبد اللہ جیسے کثیر الحدیث صحابہ نے بھی ان سے
حدیث روایت کی ہے۔ چنانچہ "خلاصہ اساء الرجال" میں ہے۔

کان من فضلاء الصحابة له الف و مائة حدیث و سبعون حدیثا آپ علاء صحابہ میں سے تھے۔ آپ کی روایت کردہ احادیث کی تعداد ایک ہزار ایک سواور ستر (۱۱۷۰) ہے۔

(r) - حافظ ذہبی تذکرہ میں فرماتے ہیں-

اجاع قعل میں پیروی کرنے کو کہتے ہیں اور اطاعت فرمان مانے بعنی قول میں مطیع ہونے کو۔
 اس آیت میں پیغیر برحق کی فعلی اور قولی ہر دو طرح کی احادیث کو مانے اور ان کے مطابق عمل کرنے کا جوت ہے۔
 کا ثبوت ہے۔

روی حدیثا کثیرا و افتی مدة والده من شهداء احد عاش ابو سعید ستاوثما نین سنة و حدث عنه ابن عمرو جابر بن عبدالله و غیر هما من الصحابة الخ (پراس سے آگے فراتے ہیں) یروی ان ابا سعید کان من اهل الصفة و حدیثه کثیر ا

حضرت ابوسعید نے حدیث کشرت سے روایت کی اور بہت بدت تک فتوی رویت ہوت ہے۔ حضرت ابوسعید نے حدیث کشرت سے روایت کی اور بہت بدت تک فتوی رویت ہوئے ہے۔ حضرت ابوسعید نے چھیاسی سال کی عمریائی تھی۔ اور آپ سے صحابہ بیں سے عبداللہ بن عمر اور جابر بن عبداللہ وغیر ہمانے بھی حدیث روایت کی (یہ بھی) مروی ہے کہ حضرت ابوسعید اصحاب صفہ میں سے تھے آپ کی روایت کروہ احادیث کشرت سے بیں۔

كان ابو سعيد من الحفاظ المكثرين العلماء الفضلاء العقلاء و اخباره تشهد له تبصحيح هذا الجملة<sup>ع.</sup>

"يعنى حفرت ابوسعيد كثير الروايت - حفاظ حديث أور علماء و فضلاء اور عقلا من سي حق آپ كى روايات آپ كى الن سب او صاف كى تقيج كى شهادت ديتى ين سي توباب الكنى مين به اورباب الاساء مين ان كر جمد مين قرمات بين ابو سعيدن الخدرى هو مشهور بكنيته اول مشاهده المخندق و غزا مع رسول الله صلى الله عليه و سلم اثنى عشرة غزوة كان ممن حفظ عن رسول الله صلى الله عليه و سلم سننا كثيرة وروى عنه علما جما و كان من نجباء الانصار و علمائهم. توفى سنة اربع و سبعين روى عنه جماعة من الصحابة و جماعة من التابعين؟

یعنی حفرت ابوسعید خدری اپنی کنیت سے مشہور ہیں اوان کی سب سے پہلے جنگی عاضری غروہ خندق میں ہوئی اور آنخضرت علی کی معیت میں بارہ جنگوں میں شریک ہوئے۔ آپ ان صحابہ میں سے تنے جن کورسول اللہ علی کی بہت سے احادیث و سنن یاد تھیں۔ آپ نے آنخضرت سے بہت بڑا علم روایت کیا اور انصار اصحاب میں سے بڑے جلیل القدر صحابی تنے۔ آپ سے بڑے جلیل القدر صحابی تنے۔ آپ سے بڑے عمیں فوت ہوئے۔ آپ سے بہت سے صحابہ اور بہت سے تابعین نے احادیث روایت کیں۔

سنت رسول الله كى رعايت و حمايت : - حضر ت ابوسعيدٌ سنت رسول الله ( على الله و على عنه - كو كى امر بهى سنت كى بر خلاف بر داشت نميس كر كنة سخة - چنانچه جب مر وال بن هم في الله عنه گورزى ميس عيد گاه مدينه طيب ميس بخته ممبر بر چر هنه لگا تو حفرت ابوسعيد ميس بخته ممبر بر چر هنه لگا تو حفرت ابوسعيد ميس بخته ممبر بر چر هنه لگا تو حفرت ابوسعيد كى ال سے تحرار بوگئ - صحيح مسلم ميس حضر ست ابوسعيد كے اپنے الفاظ اس طرح بيس فاذا مروان ينازعنى يده كانه يجونى نحو المنبر وانا اجره نحو الصلوة في الصلوة في الصلوة في الصلوة في المسلم الميس و المسلوة في الصلوة في المسلم الميس و المسلوة في المسلم الميس و المسلوة في المسلم الميس و المسلوق في المسلم الميس و المي

"(میں نے مروان کا ہاتھ پکڑا ہواتھا) تو مروان مجھ سے اپناہاتھ چھڑا کر مجھے
ممبر کی طرف کھنچا چاہتا تھا اور میں اس کو نماز کی طرف کھنچتا تھا۔"
دیکھے! یہ وہی حضرت ابوسعید ہیں نال ؟ جو قر آن کے سوا پچھ نہ لکھنے کی حدیث
بیان کرتے ہیں۔اور پھر سنت کی اس قدر رعایت وصایت کرتے ہیں کہ حاکم شرکو بھی
نماز عدی سے پہلے خطبہ نہیں پڑھنے دیتے اور اسے ہاتھ سے پکڑ کرکھینچتے ہیں۔ان کو
اس امر سے نہ تو حکومت کار عب مانع ہو سکتا ہے اور نہ لحاظ -رضی الله عنه و ارضاہ۔
کشف حقیقت :۔اصل حقیقت یہ ہے کہ عمد نبوت نزول قر آن کا زمانہ تھا۔

ك التيعاب جلد دوم ص ٢٥ كاب الاساء-

ع صحیح مسلم کتاب العیدین جلداول صفحه ۲۹۰-

عرب عام طور پر لکھنے پڑھنے ہے عاری تھے- جیسا کہ سابقا مفصل گذر چکا- اور آنخضرت ﷺ کی عادت شریف تھی کہ تبلیغ آیات کے ساتھ احکام کی تشریح بھی فرماتے تھے اور لوگوں کے بیس کلام اللی اور کلام رسول میں امتیاز کرنے کے لئے سوائے رسول الله ملطة ك اين بتانے ك كوئى اور ذريعه تقابى نہيں -

اس لئے خطرہ تھا کہ متن اور شرح کے الفاظ میں اختلاط اور النتیاس ہو کر الفاظ قر آن کی حفاظت میں خلل آ جائے گا-لہذا آپ نے سوائے قر آن شریف کے کسی اور تحریر کی اجازت نه دی - اور جس جگه اختلاط کاخطره نه تقااس جگه خود تھی تکھوایا اور لکھنے کی اجازت بھی دی۔ بلکہ جب خطرہ جا تار ہا تو اجازت عام کر دی۔ حدیث ممانعت اور واقعات نبویہ اور احادیث اجازت ان سب کو جمع کر کے جو پچھ حاصل ہو سکتا ہے یہ ہم نے اس کا خلاصہ و نتیجہ بیان کر دیاہے۔

امام نوویٌ حدیث ند کور کی شرح میں فرماتے ہیں-

تحمل الاحاديث الواردة بالاباحة على من لا يوثق بحفظه كحديث اكتبوا لابي شاه و حديث صحيفة على رضي الله عنه و حدیث کتاب عمر و بن حزم الذی فیه الفرائض و السنن والديات و حديث كتاب الصدقة و نصب الزكوة الذي بعث به ابوبكر رضى الله عنه انسا رضي الله عنه حين وجهه الي البحوين و حدیث ابی هریرة ان ابن عمر و بن العاص کان یکتب و غیر ذلك من الاحاديث و قيل ان حديث النهى منسوخ بهذه الاحاديث وكان انهى حين خيف اختلاطه بالقرأن فلما امن ذلك اذن في الكتابة و قبل انما نهي عن كتابة الحديث مع القران في صحيفة واحدة لنلا يختلط فيشتبه على القارى والله اعلم (صحيح مسلم للامام النووي جلد دوم صفحه ٥ ١٤)

ل ان سب كابيان سابقاً مفصل بو چكاب-

''جن حدیثوں ہے کتابت کی اباحت واجازت ثابت ہوتی ہے-ان کواس امر یر محمول کریں گے۔ کہ یہ اجازت اس ھخص کے حق میں ہے جس کواپنے حافظہ پراعتاد نہ ہو مثلاً حدیث اکتبوا لاہی شاہ-اور حضرت علی کے صحیفہ دالی اور حضر ت عمر و بن حزم والی نوشت جس می*س فرائض اور سنن اور دیا*ت (خون بہا) کے مسائل تھے-اور صدقہ (زکوۃ) کی نوشت والی حدیث جو ابو بکڑ نے حضرت انسؓ کو تجیجی تھی جب کہ آپ نے ان کو بحرین کی طرف جیجا تھااور حضرت ابوہر رہے کی بیہ روایت کہ عبداللہ بن عمر و بن العاص لکھا کرتے تھے وغیرہ وغیرہ اسی قتم کی دوسری احادیث اور بعض نے کہاہے کہ ممانعت کی حدیث ان احادیث اجازت ہے منسوخ ہے - اور ممانعت صرف اس وفت تھی جب قر آن کے ساتھ حدیث کے مل جانے کا اندیشہ تھا۔پس جب بداندیشہ جاتار ہاتو آپ نے کتابت کی اجازت دے دی اور بعض نے کما ہے کہ صرف ممانعت اس امرکی تھی۔ کہ حدیث کو قر آن کے ساتھ ملاکر ا کیک ہی صحیفہ برنہ لکھا جائے تا کہ دونوں مخلوط نہ ہو جائیں اور پڑھنے والے کو اشتباه ندیزے واللہ اعلم -"

غرضیکہ کہ حدیث لکھنے کی ممانعت کا حکم کوئی اصلی دوائی نہیں تھا-بلکہ عارضی و وقتی تھا- کیونکہ اس وقت قر آن اور غیر قر آن کے اختلاط کا سخت اندیشہ تھا اور یہ بات لفظ عنی میں بامعان نظر غور کرنے سے صاحب ذوق سلیم کوصاف معلوم ہو جاتی ہے- کیونکہ آنخضرت عظیم یہ فرمارہے ہیں کہ مجھ سے سوائے قر آن کو پچھ نہ تکھو- اور ظاہر ہے کہ آپ قر آن مجید بھی سناتے متھ اور اس کے مطالب بھی سمجھاتے متھے ہے پس اگر

لے جس طرح کہ تیسرے دن کے بعد قربانی کا گوشت گھر میں دکھنے ہے منع کیا۔ لیکن اگلے سال آپ نے فرمادیا کہ گزشتہ سال لوگوں میں تنگی تنتی اس لئے وہ تھم دیا تھااب تم ذخیر ہ کر سکتے ہو۔ مشکوۃ صغیہ ۲۲۴)

ع میں ہے۔ ایک ہے عقلی کی ہے کہ آنخضریہ، پیلٹے صرف الفاظ قر آن سادیتے تھے اور فہم مطالب اتبوں کے دماغ کے (جوابھی زیر زبیت تھے) حوالے کر دیتے تھے۔ جس شخص کے سریس

آپ کی زبان فیض تر جمان سے قر آن اور اس کی تشر سی و تفسیر سن کر ہر دو لکھے جاتے۔

دواغ ہاور دہاغ میں قوت فکر ہوہ اے ایک لحہ کے لئے بھی این دماغ میں جگہ نہیں دے سکتا۔

اگرید درست ہے کہ (معاذاللہ) آنخضرت سی قر آن کی تفیر نہیں کر سکتے تھے۔ یعنی آپ

جاز نہیں تھے۔ تو مولوی عبداللہ صاحب چکڑالوی بائی فرقہ اہل قر آن کو کیا حق تھا؟ کہ محض الفاظ

قر آن کی تبلیخ واشاعت سے تجاوز کر کے اس کی تغیر و تشر سے مطالب میں بارشتر کے ہرابر سفید

اوراق کو سیاہ کر ڈالیں سعام اس سے کہ وہ بے قاعدہ اور بے فائدہ ہویا کیا ؟ اوران کے بے پڑھے مرید

اس پر بھی قناعت نہ کر کے قر آن کانام لے کراورا ہے موم کی ناک بناکرانٹ کسعٹ وائی تباقی با تو اس

بت کریں آرزو خدائی کی شان تیری ہے کبریائی کی

ان کا توحق ہو کہ قر آن کو جد هر چاہیں موزلیں۔ کوئی پانچ نمازیں پر هتاہے تو وہ ہمی قر آن کے علم ہے تمیں روزوں کا شوت ما گو تو وہ ہمی قر آن کے علم ہے تمیں روزوں کا شوت ما گو تو وہ ہمی قر آن سے اور اگر تین کا چاہو تو وہ ہمی قر آن ہے۔ اگر او قات نماز کی پابندی ہے تو قر آئی علم سے اور اگر ان ہے۔ اگر او قات نماز کو تمام ما اڑا ناچاہو تو وہ ہمی قر آن ہے۔ لو قات کی پابندی اڑا ناچاہو تو وہ ہمی قر آن ہے۔ کوئی آئی تحریح کر قول باند هتاہے۔ تو کوئی اللہ اللہ سے دوقت قواعد نحویہ کے فلاف ان اللہ هوا تعلی الکبیر پڑھ کر قول باند هتاہے۔ تو کوئی اللہ المصد پڑھ کر۔ اور کوئی کمتا کہ جس طریق قر آن نے نمیں سکھایا۔ لیکن جب قر آن نے کوئی اور طریق بھی مقرر نہیں کیا توجس طرح ساری امت نماز پڑھتی ہے۔ اور وعوی سب کا پڑھتی ہے۔ اس طرح پڑھ لینے میں کیا جرج ہے ؟ غرض جتنے آدی اسے طریقے۔ اور وعوی سب کا بی کہ بھی ائل قر آن ہیں ہم روائی اسلام کے قائل نہیں ہیں سجان اللہ قر آن کیا ہوا موم کی ناک ہواجہ ھرچاہوڑ لیا۔

خداکا شکرے کہ ابھی ان کے معلومات یمال تک نمیں پنچ - کہ نمازی حالت میں کعبہ کی طرف منہ کرنے کا تھم قرآن میں نمیں ہے اور جے اہل روایت لوگ سجھتے ہیں - اس میں نماز کا ذکر نمیں ہے بلکہ اس کے برخلاف قرآن میں یہ بھی ہے - وللہ المشرق و المغرب فاینما تولو افشم وجہ اللہ (البقرہ پ) بینی مشرق و مغرب (سب طرفیں) خدائی کی ہیں - پس جدھر منہ کر لوخداکا قبلہ ادھر ہی ہے -

خدا سنج کو ناخن نہ دے -اگر کبھی ان کا اجتمادیں ال تک پہنچ گیا تو خدا خیر رکھے استقبال کعبہ کی قید بھی اڑ جائے گی-اور حفاظت کعبہ و جزیر العرب بھی ایک بے جاشور و غوغا اور ایک ہے سود سود او مذیان سمجھا جائے گا-(و معاذ الله من ذلك)

(٢) اوراگر كميں يد خيال آكياكد نمازين ترتيب اركان كد پہلے قيام ہو پھر ركوع بھر قور بھر عجد و بھر جلسہ بھر دوسر اسجدہ يد بھى حديث بى سے ثابت ہے -اسے ہم كيوں مانيں ؟ كيونك قرآن يُن

تو متن اور شرح ہر دو مخلوط ہو جاتے - جب ہم اس احتیاط و ممانعت پر بھی بعض روایت میں پاتے ہیں کہ بعض صحابہ نے بعض احادیث نبویہ کو قر آنی آیت خیال کر لیا تھا اور یہ ان کا اپنا خیال تھا۔ تواگر قر آن کے ساتھ احادیث کی کتابت کی اجازت بھی دی جاتی تو قر آن کے الفاظ کی حفاظت میں بہت اختلاف واختلاط پیدا ہو جاتا۔ قربان جائیں اس نبی

قومہ اور جلسہ اور دوسرے سجدہ کا تو ذکر ہی نہیں ہے۔اور قیام اور رکوئ کا کسی جگہ ذکر ہے اور کسی جگہ نہیں ہے۔ پس بیہ بھی ضروری نہیں۔اور علاوہ اس کے کمیں رکوئ کو پہلے ذکر کیا ہے۔اور کہیں سجدے کو پہلے۔ توان کی تر تیب کہ پہلے رکوئ ہو چیچے سجدہ ہو۔ یہ بھی ضروری نہیں جس طرح بن بڑے۔انٹ سندے نماز تھیبٹ لیٹی کافی ہے۔اگر یہ خیال آگیا تو نماز ایک مفتحکہ ہوجائے گی۔

(۳) اوراً گرمجھی نزاکت اجتمادیهاں تک پہنچ گئی کہ قمر آن مجیدے رکوع کا جزو نماز ہونا ٹابت نہیں ہو سکتا۔ کیونکہ صلوخوف کی کیفیت میں اس کاذکر نہیں توالیک دن رکوع ہے بھی چھٹی مل کر نماز نمایت مختصر سی رہ جائے گی۔

(4) اس طرح اگر کسی وقت اس مقام پر پہنچ گئے کہ قر آن میں دو مجدول کا عظم نسیں ہے تو اور تخفیف ہو جائے گا-

(۵) اور تشہد و تعدہ اور سلام کے بعد نمازے فارغ ہونے کا تھم تو قر آن میں ہے ہی نہیں۔ بس اور چھٹی ہوگی۔

اب نماذ کیارہ جائے گی- کہ جد هر چاہامنہ کر لیااور کھڑے ہوئے تجدے میں چلے گئے-اور پھر بھاگ کرگاڑی میں سوار ہو لئے- بس اللہ اللہ خیر صلا-اور بار بارر کعتوں کا دوہر انا توروا پی ملاؤں نے بنار کھاہے- کہ اتنی دیر تک لوگوں کو نماڑ میں باندھ رکھتے ہیں-اس کی ضرورت ہی کیا ؟ اعاذنا اللہ من هذه المحرافات والوساوس والمحزعبيلات ربنا لاتزغ قلوبنا بعد از هديتنا و هب لنا من لدنك رحمته انك انت الوهاب-

غرض ان لو گول نے قر آن کو موم کی ناک تو آ گے ہی بنار کھاہے -اگر اس میں اور مشاق ہو گئے اور اس میدان میں کھل کھیلے - تواہے ایک پانی کی ناکی کی طرح بناڈ الیس گے کہ جمال ہے چاہا کنارہ توڑ لیا اور جد ھر جا بایا نی مبالے گئے -

ا چھا تو ہیں گی اس طرح تطع و برید کرنے والوں کا تو حق ہو کہ قر آن کی تفییر کریں اور جس طرح چا ہیں اس کا مطلب بگاڑ لیں - اور حق نہ ہو تو اس کا نہ ہو جس پر قر آن اتر ہے - اور وہ خدا اور اس کے بیٹرون کے در میان سفیر ہو - اور خدا کی شریعت کا این ہو اور بیان قر آن اس کا منصب ہو - صلو ات اللہ علیہ و سلامی - قاتلهہ اللہ انہی یو فکو ن-

اى پر جنول نے يه كيمانه كم وے كر قر آن كواصلى صورت ييں محفوظ ركھا-اللهم صلى على محمدن النبي الامى و اله و اصحابى و بارك و سلم-

خلاصتہ المرام : حاصل كلام يہ كه آنخضرت عظية الفاظ قر آن بھى بڑھتے تھے اور ان كى تشریح ملائے ملے ان كى تشریح مطالب بھى فرماتے تھے - بھى تولفظامر اداللى بنادیتے تھے اور بھى عمل كر كے سمجھادیتے تھے كہ اس تھم كى كيفيت عمل يوں ہے -

آپ کے وعظ اور خطبہ کا یمی طریق تھا۔ کہ قر آن کی آیات پڑھتے اور ان کی تشر ت خرماتے چنانچہ صحیح مسلم میں ہے۔

عن جابر بن سمرة قال كانت للنبي صلى الله عليه و سلم خطبتان يجلس بينهما يقراء القران و يذكر الناسك

نبی عظیے دو خطبے پڑھتے اور ان کے در میان جلسہ کرتے ( بیٹھتے) اور قر آن بڑھتے اور لوگول کو عظ و نفیحت کرتے تھے۔

جب یہ معلوم ہو چکا کہ آنخضرت عظیۃ وعظ و خطبہ میں قر آن شریف پڑھ کر سمجھاتے تھے تواب بخوبی سمجھا جاسکتا ہے۔ کہ آپ نے محض کلام اللی کواپنے کلام سے متن کوشرح سے ممتازہ جدار کھنے کے لئے یہ تھم دیا تھا کہ مجھ سے قر آن کے سوا پچھ نہ لکھواس کا مطلب ہر گز ہر گزیہ نہیں ہے کہ میری تغییر و تشریح کا اعتبار نہ کرو۔

ہم اس امر کو اس طرح بھی سمجھا سکتے ہیں کہ مند داری میں ابو نضرہ تابعی سے رویت ہے کہ -

#### قلت لابي سعيدن الخدري الاتكتبنا فانا لا نحفظ فقال لا لن

له صحيح مسلم جلداول صغير ٢٨٠ باب يعطب العطبة فانهاالخ-

کل ان کانام منذر بن مالک ہے۔اوساط تابعین سے ہیں۔بڑے بڑے جلیل القدر صحابہ ہے روایت کی مثلاً حضر سے علی 'ابو موسی اشعری' ابو ذر غفاری' ابو ہر ریڈ 'ابو سعید خدری' ابن عباس' 'ابن زبیر'' انس 'ابن عمر'' جابر' عمر ان بن حصین' سمرہ بن جندہ' وغیرہم رضی اللہ عنم اجمعین - بڑے فصیح اللسان تھے۔ ۱۹۱۸ جو میں فوت ہوئے ان کا جنازہ مجوجب ان کی وصیت کے حضرت حسن بھری نے پڑھایا۔ تہذیب التہذیب جلد دہم صفحہ سے سا)

نكتبكم و لن نجعله قرانا ولكن احفظو اعنا كما حفظنا نحن عن رسول الله صلى الله عليه و سلمك

میں نے حصرت ابوسعید خدری کی خدمت میں عرض کی کہ (جو حدیثیں آپ ہمیں سناتے ہیں وہ) ہم کو لکھوا دیا کریں کیو نکہ ہمیں زبانی یاد نہیں رہیں۔ اس پر آپ نے فرمایا نہیں ہے تہمیں لکھوا کیں گے نہیں۔ اور ہم اے (لکھ کر) قر آن نہیں بنا ڈالیں گے۔ لیکن تم بھی ہم سے (سن کر) حفظا یاد کر لو جس طرح ہم نے رسول اللہ سیکھنے ہے (سن کر) حفظا یاد کرلی تھیں۔

اس سے صاف ثابت ہے کہ حضر تا ابوسعید صدیث روایت کیا کرتے تھے۔ لیکن ہوجب اپنی ند کورہ بالا روایت کے نہ لکھتے تھے نہ تکھواتے تھے نہ لکھنے کے قائل تھے بلکہ خود بھی حافظ تھے اور اپنے شاگر دول کو بھی حفظایاد کرواتے تھے اور سنت پر عمل کرتے تھے بلکہ احادیث کو تحریر بیس نہ لاتا بھی با باع صدیث تھا۔ پس اس حدیث ممانعت کا مطلب صرف اتناہی ہے کہ آنخصرت علیہ نے تفاظت قر آن کے لئے کتابت حدیث کے متعلق علاء حدیث سے منع فرمادیا تھانہ کہ اتباع حدیث سے اس لئے کتابت حدیث کے متعلق علاء حدیث کے دوگروہ ہو گئے۔ ایک گروہ تو حفز ت ابوسعید خدری کی طرح متعلق علاء حدیث کے دوگروہ ہو گئے۔ ایک گروہ تو خفز ت ابوسعید خدری کی طرح سے قادہ 'محمد بن سیرین وغیر ہمااور دو سراگروہ حفظاًو کتابا ہر دو طرح کا قائل ہے۔ مثلا صحابہ میں سے عبد اللہ بن عمر و بن عاص اور عبد اللہ بن عمر اگروہ حفظاًو کتابا ہر دو طرح کا قائل ہے۔ مثلا صحابہ میں سے عبد اللہ بن عمر و بن عاص اور عبد اللہ بن عمر اگروہ تابعین میں سے حضرت سے احد شام مالک امام شافعی نام میں ہوری خلیم مصنفین کتب حدیث رحمہم حسنفین کتب حدیث رحمہم احدیث رحمہم مصنفین کتب حدیث رحمہم التی ایت اللہ میں ۔

یه اختلاف شروع میں رہا۔ پیچیے ساری امت اس پرمتفق ہو گئی کہ حدیث کا لکھنا جائز ہے۔ بلکہ بذیل حدیث لا تکتبو اعنی … الخ"اکمال اکمال العلم" میں لکھاہے۔

ل مندواري باب من لم يركتابته الحديث صفحه ٦٦)

كره كثير من السلف كتب العلم لهذا النهى و اجازه الاكثر ثم وقع الاجماع على جوازه لاذنه صلى الله عليه و سلم لا بن عمرو و فى الكتاب (مه) و لقوله اكتبوا لابى شاه ولحديث شكا اليه رجل سوء الحفظ فقال له استعن بيمينك و كتب صلى الله عليه و سلم كتابا فى الصدقات والديات و قد امر صلى الله عليه و سلم بالتبليغ عنه و اذا لم يكتب ذهب العلم و الحديث محمول عند بعضهم على كتب الحديث مع القران فى صحيفة واحدة خوف ان يختلط به و يشتبه على القارى و يحتمل ان النهى منسوخ و دخل زيد بن ثابت على معاوية فساله عن حديث فامر بكتبه فقال له زيد ان النبى صلى الله عليه و سلم امر ان لا يكتب شئى من احاديثه أ

یعنی اس ممانعت کی وجہ سے بہت سے سلف نے علم کے لکھنے کو کروہ سمجھااور اکثر نے اسے جائز جانا۔ پھر اس کے جواز پر اجماع ہو گیا۔ اس لئے کہ رسول اللہ علقے نے عبداللہ بن عمر و بن عاص کو لکھنے کی اجازت دی تھی اور فرمایا تھا کہ ابوشاہ کو یہ مسائل لکھ دو اور اس حدیث کی وجہ سے کہ ایک شخص نے اپنے حافظے کی خرابی کی شکایت کی۔ تو آپ نے فرمایا۔ اپنے داہنے ہاتھ سے مدد لے۔ (یعنی لکھ لیاکر) نیز اس لئے کہ خود آنخضرت سے نے صدقات و میات کے متعلق نوشت لکھوائی تھی۔ نیز اس لئے کہ آنخضرت سے نے دین کامر کیا ہے۔ تواگر علم لکھانہ جائے توگم ہو جائے اور یہ حدیث رممانعت) بعض کے نزدیک اس امر پر محمول ہے کہ حدیث (نبوی) قرآن (ممانعت) بعض کے نزدیک اس امر پر محمول ہے کہ حدیث (نبوی) قرآن شریف کے ساتھ ایک ہی صحیفہ میں (نہ لکھی جائے۔ اس ڈر سے کہ اس

ل اكمال اكمال العلم في شرح صحيح مسلم للامام ابي عبدالله محمد بن خلقة الوشتائي الابي الماكلي التوفي ١٤٨٠ <u>٨٢٨</u> ه-

(قرآن) کے ساتھ مخلوط (نہ) ہو جائے اور قاری پر مشتبہ (نہ) ہو جائے - اور

یہ بھی ہو سکتا ہے کہ یہ ممانعت منسوخ ہو - اور حضرت زید بن ثابت اللہ (صحابی) حضرت معاویۃ نے ان سے ایک حدیث کی بابت پوچھا (اور انہوں نے بتائی) تو حضرت معاویۃ نے اسے لکھنے کا حکم کیا - حضرت زید نے ان سے کہا کہ آنحضرت معاویۃ نے فرمایا تھا کہ آپ کی کوئی حدیث نہ کہی جائے - پس حضرت معاویۃ نے اسے مٹادیا -

زید بن ثابت گاالیا کہنا بھی حضرت ابوسعید خدری گی طرح ہے -ورنہ حضرت زید " توکاتب قر آن ہونے کے علاوہ آنخضرت کے محرر (سکریٹری) بھی تھے - آنخضرت کے خطوط بھی تکھا کرتے تھے - اوران سب میں آیات قر آن کے علاوہ جو کچھے ہو تا تھا-وہ آنخضرت کے اپنے الفاظ ہوتے تھے -اورانہی کو حدیث کہتے ہیں - پس انہی کے فعل ہے اجادیث کا لکھنا ثابت ہوا-

یہ امر کہ کتابت حدیث کے متعلق اختلاف صرف پہلی صدی میں رہا۔ پھر سب جواز پر متفق ہو گئے۔اس سے بھی ثابت ہو سکتا ہے کہ خلیفہ عمر بن عبدالعزیز کے حکم سے جعود کتابت حدیث پر کسی لیام نے انکار نہ کیا۔ حالا نکہ اس وقت ائمہ حدیث کثرت سے جعے۔

ای طرح "مکمل اکمال الاکمال" میں بھی ہے- امام بخاری (علیہ رحمتہ اللہ الباری) نے اپنی صحیح کی کتاب العلم میں کتابتہ العلم کی سرخی ہے باب باندھا ہے- خاتمتہ الحفاظ اس کی شرح میں فرماتے ہیں-

السلف اختلفوا في ذلك عملا وتركا وان كان الامر استقروا الاجماع انعقد على جواز كتابة العلم بل على استحسانه بل لا يبعد

هو ايضا تعليق على الشرح المذكور للامام ابى عبدالله محمد بن محمد بن .
 يوسف السنوسى الحسنى المتوفى 1900ه طبعا على نفقة السلطان عبدالحفيظ المغربى الطبعة الاولى بمصر 1770هـ

وجوبه على من خشى النسيان ممن يتعين عليه تبليغ العلم<sup>ل</sup>

لینی سلف صالحین (صحابہ و تابعین) نے علم (حدیث) کے لکھنے اور نہ لکھنے میں اختلاف کیا ہے - اگرچہ (بعد میں)علم کے لکھنے کے جوازیر بات ٹھیر گئی اور اجماع قائم ہو گیا- بلکہ اس کے استحسان پر بعنی لکھنے کے مستحسٰ ہونے یر- بلکہ اس شخص پر جو تبلیغ علم کے لئے متعین ہواوراہے نسیان کااندیشہ ہواس کالکھناواجب ہونا بھی بعید نہیں۔

ا ہام بخاریؓ قا کلین جواز میں ہے ہیں-ان کا کئی ایک کتب احادیث کا مصنف ہو نا اس کی کافی شمادت ہے۔ آپ نے اس باب کے ضمن میں چاراحادیث ذکر کی ہیں۔ اول : حضرت علیؓ کے صحیفہ والی جو سابقاً گذر چکی دوم-ابو شاہ والی- پیہ مجھی او پر ۰ گذر چکی – سوم – حضر ت ابو ہر بری والی روایت که میں نه لکھتا تھااور عبداللہ بن عمر و بن

عاص لکھ لیاکرتے تھے۔ یہ بھی گزر چکی۔ جہارم- یہ کہ آنخضرت ﷺ نے اپنی مرض موت میں اپنی و فات شریف سے جارروز پہلے کچھ لکھوانا جاہا-

اس حدیث کے ذکر سے بھی امام بخاریؒ کی یہ غرض ہے کہ یہ کتابت قر آن شریف کی آیت نه تھی۔ کیونکه اگر ایباہو تا تو آپ تکھوا کر نه ہو سکا تو زبانی ہی تبلیغ فرما دیتے۔لیکن میہ ہر گز ثابت نہیں ہے کہ آپ نے اس کے بعد کوئی آیت قر آنی ذکر کی ہو-للنذالا محالہ تشکیم کرنا پڑے گا کہ جو کچھ آپ تکھوانا جا<u>ئے تھے</u> غیر قر آن تھا- پس حديث كالكصناجا ئز ہوا<del>ي</del>

خاتمة الحفاظ ان احاديث كي شرح كے بعد بعنوان "حنبيه" امام بخاري كي اس ترتيب احادیث اربعه کی نسبت فرماتے ہیں۔

(تنبيه) قدم حديث على انه كتب عن النبي صلى الله عليه و سلم يطرقه احتمال ان يكون انما كتب ذلك بعد النبي صلى الله عليه

فنخ الباري مطبوعه مصر جزء أول صفحه ۱۸۲ J 1

و هذا من فضل ربي.

وسلم ولم يبلغه النهى وثنى بحديث ابى هريرة وفيه الامر بالكتابة وهو بعد النهى فيكون ناسخا و ثلث بحديث عبدالله بن عمرو وقد بينت ان فى بعض طرقة اذن النبى صلى الله عليه و سلم له فى ذلك فهوا قوى للاستدلال للجواز من الامران يكتبوا لابى شاه لاحتمال اختصاص ذلك بمن يكون اميا او اعمى و ختم بحديث ابن عباس الدال على انه صلى الله عليه و سلم هم ان يكتب لامة كتابا يحصل معه الامن من الاختلاف وهو لايهم الابحق أ

امام بخاری نے سب ہے پہلے حضرت علیؓ والی حدیث بیان کی کہ انہوں نے آنخضرت مللے ہے (بدیاتیں) لکھیں اس میں بداخمال ہو سکتا ہے کہ آپ نے دہ امور آنخضرت ﷺ کے بعد لکھے ہوں-اور آپ کو ممانعت (کتابت حدیث) کی خبر نہ کپنجی ہو-(اس کے بعد امام بخاریؓ نے) دوسرے مرتبہ پر حضرت ابوہر بر ہٌوالی حدیث بیان کی اور اس میں (حدیث) ککھنے کا تھم موجود ہے- اور سے ممانعت کے بعد کی ہے اس سے حدیث ناسخ ہے (اور حدیث ممانعت منسوخ)(اس کے بعد امام بخاری نے) تیسرے مرتبہ پر حضرت عبداللہ بن عمر ووالی حدیث بیان کی ہے -اور میں (حافظ ابن حجرٌ ) بیان کر چکا ہوں کہ اس کے بعض طرق میں یہ بھی مروی ہے کہ آنخضرت ﷺ نے حضرت عبدالله بن عمر و کو کتابت کااذن دیا تھا- پس یہ حدیث جواز کتابت حدیث کے لئے ابوشاہ کے واسطے لکھنے کے امر والی حدیث کی نسبت زیادہ قوی ہے کیونکہ اس میں بیا حمال ہو سکتا ہے کہ بیرامر ان پڑھ یا اندھے سے مخصوص ہے - (اس کے بعد امام بخاریؓ نے) اخیر پر حضرت عبداللہ بن عباسؓ والی حدیث بیان کی ہے جو اس امر پر دلالت کرتی ہے کہ آنخضرت ﷺ نے اس بات کا قصد کیا کہ امت (مرحومہ) کے لئے ایک

الم فتحالباري مصرى جزءاول صفحه ١٨٥-

تاریخابل حدیث

### ایی نوشت کھوا جائیں جس سے ان میں اختلاف کا اندیشہ نہ رہے اور

ل عبرت اس زمانہ کے نئے نئے انقلابات کو غائر نظر سے دیکھنے والے اصحاب جانتے ہیں کہ یہ زمانہ وساوی و فتن کا ہے - علم کا چر چااور غوغا تو بہت ہے لیکن عمل واستعداد مفقود اور غضب تو یہ ہے کہ خود غرضی مخصیل مال اور حب شہرت کا بھوت سب پر سوار -الامار حم رہی -

قر آن چشمہ ہدایت ہے۔ لیکن زمانہ حال کے مطلب پرستوں نے اسے موم کی ناک بناکر اپنے اپنے خیالات کے سانچے میں ڈھال رکھاہے۔

(۱) تَ تَحْضَرت عَلِيْقُ كَا خَامٌ النهيين ہونا قر آن ميں منصوص- ليكن برخلاف اس كے قاديائی گروہ قر آن مجيد ہی ہے سلسلدر سالت كے اجزاء كے دلائل بيان كرتے ہيں-

(۲) شریعت محمد میرکا مکمل ہونااور قر آن کا دائی طور پر محفوظ رہنااور تاقیام قیامت رہنااور ہمیشہ کے لئے اس شریعت کارائج رہنا قران مجید میں نہ کور۔ لیکن ہر خلاف اس کے بابی و بہائی ہیں کہ اس قر آن مجید ہے ایک ہزار سال کے بعد قر آن شریف کے منسوخ ہو جانے اور شریعت محمدی کے خاتمہ کے دلاکل بیان کرتے ہیں۔

(۳) کاعت آنخضرت ﷺ کی تاکیدات بلیغہ اور آپ کی نافرمانی پر وعیدات شدیدہ قرآن کریم میں مصرح-لیکن چکڑ الوی ہیں کہ اس میں سےاطاعت رسول کوشرک کہتے ہیں اور آنخضرت ﷺ کا حق ابنا بھی نہیں جاننے کہ خاص اس وحی کوجو اللہ تعالیٰ نے خاص آپ پر بازل کی-لوگوں کو سمجھا سکیس کہ اس حکم سے اللہ تعالیٰ کی کمیام او ہے-

## ( ظاہر ہے) کہ آپ سوائے حق بات کے کسی دیگر بات کا قصد نہیں کر

توبہ توبہ! قرآن کیا ہوا۔ موم کی ناک ہواجد حر چاہا موڑ لیااور جو چاہا بنالیا۔اگر کسی سادہ لوح کادل ان اختلاف بیا نیوں کی وجہ ہے پر بیٹان ہو جائے تو عجب خمیں کہ دہ قرآن مبارک ہے بد ظن ہو کر خاصا گر اہ ہو جائے اور پھر تائب نہ ہو کیونکہ قرآن کا اپنا بیان ہے کہ اگریہ قرآن غیر اللہ کی طرف ہے ہو تا تواس میں یہ مفتری لوگ بست سااختلاف پاتے۔ پس اس دعوے کے بعد اتنی اختلاف بیا نیال کسی کج اور سادہ لوح کے لئے موجب ضلالت ہو سکتی ہیں نہ کہ باعث ہدا ہے۔ اور کیا عجب کہ فتنہ انگیزوں کے دلوں میں بھی ایسے ہی فاسد خیالات رائح ہو گئے ہوں۔ یہ سب بدا عتقادیاں سنت رسول اللہ عیک ہوڑنے ہے بیدا ہوئیں۔

رسول اللہ عیک کے محمور نے سے بیدا ہوئیں۔

اس کی مثال یول سمجھے کہ دیکھنے کے لئے دو چیزوں کی ضرورت ہوتی ہے۔ اپنی آئکھوں میں قوت بصارت اور محافظیں آفاب عالم تاب یاس کے قائم مقام (چراغ) کا نور بغیر اپنی بصارت کے آفاب یا چراغ سے روشنی حاصل نہیں ہو سکتی اور بغیر آفاب یا چراغ کے اپنی بصارت درست نہیں ہو سکتی اور کسی کام نہیں آسکتی۔ آئخفرت میلئے کو اللہ تعالیٰ نے آسان ہدایت کا آفاب یا چراغ کما ہو سکتی اور کسی کام نہیں آسکتی۔ انتخفرت میلئے کو اللہ تعالیٰ نے آسان ہدایت کا آفاب یا چراغ کما ہدیتنا الی السنة فلاتنز عها منا حتی نلقال۔

اظهار خیانت : منکرین حدیث انکار حدیث میں گومتنق ہیں گردر جات انکار میں مختلف ہیں جس کی وجہ سے ان میں کسی قاعدہ اور اصول کی پابندی ندر ہیں۔ تو ان کی شاخیں الگ انگ ہو گئیں۔ چنانچہ حال میں ایک ہے استعداد با کمال محت الحق نام ہوئے ہیں۔ جنہوں نے انکار حدیث میں ایک کتاب "وعوت الحق" انکھی ہے۔ اس میں علم حدیث کی ہے اعتباری کے ثبوت میں بحوالہ تذکر ہ الحفاظ بیان کرتے ہیں کہ "دھنرت ابو بکر صدیق "نے احادیث نبویہ کو لکھ کر ایک مجموعہ تیار کیا تھا۔ جے آپ نے اخادیث خودیہ کو نکھ کر ایک مجموعہ تیار کیا تھا۔ جے آپ نے اخادیا۔ "

تعجب ہے کہ ان دروغ باف فتند انگیزوں میں جھوٹ بولنے اور دھوکہ دینے کی اتی جرات ہو جاتی ہے کہ مطبوعہ کتابوں کا حوالہ دیتے ہیں اور خیانت کرتے ہیں۔اگرید لوگ ذبانہ تصنیف سے پیشتر ہوتے تواللہ تعالیٰ جانے کیا کیا خضب ڈھاتے ؟ حضر سے ابو بکر کا فعل اور امام ذبی ؓ کی نقل بھلا کسی کو اس کی تسلیم میں کیا فیک ؟ سید سلیمان ندوی صاحب ایسے ناقد وبصیر محارف میں اس کتاب پر رہو یو کرتے ہیں اور اس کی خیانت پر واقف کرتے ہیں اور اس کی خیانت پر واقف میں ہوتے ۔ دوسر سے لوگوں کی ایسی چھوٹی خطیاں پکڑتے ہیں کہ اگر نہ پکڑتے تو حرج نمیں منا ہوتے ۔ دوسر سے لوگوں کی ایسی چھوٹی خطیاں پکڑتے ہیں کہ اگر نہ پکڑتے تو حرج نمیں خوا کی نیات کے خوا کی ایسی کی اس کے خوا کی اندیشہ ہے۔ اب سنے کہ جس خوا کی ایسی کی اندیشہ ہے۔ اب سنے کہ جس

حكتے يك

تنبید: خاتمة الحفاظ كامنشاء بدہ كدامام بخاري نے بدہر چہاراحادیث ایک خاص تر تیب میں بیان كی ہیں كداگر چه صحت اساد میں سب سے برابر ہیں - لیكن مقصود پر دلالت كرنے ميں ہر دوسرى اپنى پہلى سے قوى تر ہے .....گویاس تر تیب میں نفاوت مدارج قوت كو ملحوظ ركھا ہے اور بدبات امام بخاري كى دفت نظر كى دليل ہے - فافھم ذمانہ تا بعین میں تدوین علم حدیث

جب صحابہ یکے بعد دیگرے اس دار فانی ہے کوج کرتے گئے اور کبار تابعین میں ہے بہت ہے بزرگ فوت ہو گئے اور امت مرحومہ میں اختلافات کا دروازہ کھل گیا تو اوساط تابعین کو آپ مسموعات کے محفوظ رکھنے اور تجھیلی نسلوں تک پہنچا جانے کے لئے تحریر کی حاجت پڑی - پس انہوں نے (ان پر اللہ تعالیٰ کی بے شار رحمتیں ہوں) اس کیلئے کمرہمت باندھی اور ہر طرح کی ممکن تحقیق و تدقیق ہے حدیث نبوی می کو صفحہ سینے نبوی ہوں۔

صغیر میں حافظ ذہی نے اس روایت کو نذکرہ میں ذکر کیاہے اس میں ساتھ ہی یہ بھی لکھ دیاہے "فھذا الایصح" (بینی بدروایت سیح نمیں ہے)(دیکھو تذکرہ جلداول صغیر ۱۳حوال حضرت ابو بمرصدیق اکبڑ) دیکھے کس قدر جرات ہے کہ روایت توحافظ ذہیں کے حوالہ سے نقل کر دی لیکن حافظ ذہبی نے اس پر جو تھم لگایا تھااہے چھیادیا۔ ایسے مصنفول کا کیااعتبار؟

للسنى برحق كا قلبى تعلق الله تعالى سے اسابو تاہے كه اس ميں خلاف عكم اللى كا قصد واراده پيدا نميں بوتا چنانچ حفرت شعيب عليه اسلام كا قول و ما اربد ان اعدالفكم الى ما انهكم عنه اور آيت و ما ينطق عن الهوى اس پر وال بين اور ترك اولى يا تطا اجتمادى يا كى امر ميں تقذيم يا كى من تأخير يا خلاف مصلحت و قتى ايسے امور جو انبياء عليهم اسلام سے سر زو ہوئے بين -وه اس باب سے نميں بين كونكه الله معلم اللى كا قصد واراده نميں بوتا فافهم فائه دقيق جدا و لا تكن من الفاصوين.

سی سلمسری ۔

اللہ مسلمان جمع قرآن کے بعدسب سے پہلے جس علم کوقید تحریر میں لائے وہ علم حدیث ہے۔ اس سے دوبا تیں ثابت ہیں اول یہ کہ اس زمانہ کے لوگول کو آنخضرت علیہ کی ذات اقد ساور آپ کے اقوال طیبہ اور اعمال صالحہ اور اطاق فاضلہ کی کس قدر قدر تقی- آپ کے ہر کلمہ اور ہر حرکت و سکون کو محفوظ رکھتا چاہتے ہیں اور ان کا ضائع ہونا گوارا نہیں کر سکتے اور میں آنخضرت علیہ کی وصیت تھی۔ ترکت فیکم امرین لن تصلوا ما تمسکتم بھما کتاب الله و سنتی۔ (مؤطا)

ے صفحہ سفینہ (صحیفہ) پر نقل کرنا شروع کیا- چنانچہ خاتمتہ الحفاظُ جن کا پایہ علوم حدیث میں محتاج بیان نہیں-"مقدمہ فتح الباری" میں فرماتے ہیں-

اعلم علمنى الله و اياك ان اثارالنبى صلى الله عليه و سلم لم تكن فى عصر النبى صلى الله عليه و سلم و فى عصر اصحابه و كبار تبعهم مدونة فى الجوامع ولا مرتبة لامرين. احدهما انهم كانوا فى ابتداء الحال قد نهوا عن ذلك كما ثبت فى صحيح مسلم خشية ان يختلط بعض ذالك بالقران العظيم وثانيهما لسعة حفظهم و سيلان اذهانهم ولان اكثرهم لا يعرفون الكتابة ثم حدث فى اواخر عصر التابعين تدوين الاثار و تبويب الاخبار لما انتشر العلماء فى الامصار و كثر الابتداع من الخوارج و الروافض و منكر الاقدار (مقدمه فصل اول مطبوعه دهلى صفحه)

نی کریم علی کے آثار (اقوال وافعال) آپ کے عمد میں اور عصر صحابہ میں اور کبار تابعین کے زمانہ میں دووجہ ہے بازتیب لکھے ہوئے جمع نہ تھے۔ اول اس وجہ ہے کہ شروع میں صحابہ کو آنخضرت بھی نے اس ہے منع کر دیا تھا جیسا کہ صحیح مسلم میں ثابت ہے۔ کیونکہ اندیشہ تھاکہ بعض احادیث قرائل کریم ہے مل نہ جائیں دوسرے اس وجہ ہے کہ ان کے حافظے بہت مضبوط اور دسیقے تھے اور ان کے ذہمن بہت رواں تھے۔ نیز اس لئے کہ اکثر ان میں سے کہ ابت جانتے بھی نہ تھے۔ پھر تابعین کے پچھلے زمانہ میں آثار کی باز تیب کتابت اور اخبار (احادیث) کی با قاعدہ تبویب شروع ہو گئی۔ جب باز تیب کتابت اور اخبار (احادیث) کی با قاعدہ تبویب شروع ہو گئی۔ جب کہ (دور نزدیک کے )شہروں میں علاء کثرت سے پھیل گئے اور خارجیوں اور رافعیوں اور فارجیوں اور خاتمہ لخفاظ کی ان چند سطروں کی بر عتیں کثرت سے شائع ہونے لگیں۔

مطالب کا خلاصہ نمایت صفائی ہے آگیا ہے اس میں تواریخ امم اور علوم وفنون اور صنائع کی ہدایت اور ان کی عہد بعہد کی ترقیات پر فلسفیانہ نظر رکھنے والے اصحاب کے لئے کافی بصری ہیں۔

() علم حدیث کا پہلا مدون : حافظ ابن جر الله علم حدیث کا سب علم حدیث کاسب سے پہلامدون امام ابن شماب زہر گئے - چنانچہ آپ کتے ہیں -

اول من دون الحدیث ابن شهاب الزهری علی راس المائة بامر عمر بن عبدالعزیز ثم کثر التدوین و حصل بذلك خیر کثیر لا "سب نے پہلا شخص جس نے علم حدیث کی تدوین کی وہ الم ابن شاب زہری ہے ۔ (جس نے) خلیف عمر بن عبدالعزیز کے امر سے پہلی صدی کے اخیر پر حدیث کو مدون کیا۔ پھر اس کے بعد (با قاعدہ) تصنیف و تالیف کی کثرت ہوتی گئی۔ جس سے بہت ہی خیر (وبرکت) حاصل ہوئی۔"

امام ابن شماب زہری گی شخصیت محتاج بیان نہیں۔ وج یہ بیں مدینہ طیبہ میں پیدا ہوئے۔ آپ بڑے بڑے عالی قدر اسکہ محدثین کے استاد ہیں۔ مثلا امام مالک امام سفیان بن عینیہ 'امام لیٹ بن سعد العزیز' امام عطاء بن ابی رباح ' خلیفہ عمر بن عبد العزیز' امام یکی بن سعید انصاری ' امام اوزاعی' امام ابن جر بی '' امام اسحی ' امام باقرادرموی بن عقبہ صاحب مغازی وغیر ہمر حمہم اللہ الجعین۔

آپ کو بہت سے صحابیوں سے روایت ہے مثلا حضرت عبداللہ بن عمرٌ' حضر ت انسٌ' حضر ت جابر بن عبداللّٰہ ' محضر ت ابو طفیلؓ وغیر ہم رضی اللّٰہ عنهم الجمعین –

اسی طرح بڑے بڑے تابعین اور فقہامہ ینہ طیبہ اور اولاد صحابہ سے بھی روایت ہے- مثلاً سعید بن مسیب "عبد اللہ وسالم ہر دو پسر ان حضرت عبد اللہ بن عمر" فارجہ بن زید بن ثابت "عبد اللہ بن الی بکر بن حزم "عطاء بن الی رباح "عروہ بن زبیر "کمام قاسم" بن محمد " بن ابی بکر الصدیق وغیرہم رحمہم اللہ اجمعین - آپ کا حافظہ نمایت قوی تھا- چنانچہ

ك فتح البارى مطبوعه و بلي جزء اول ص ١٠٦-

#### ای را توں میں قر<sup>م</sup> آن شریف حفظ کر لیا<sup>یا</sup>

امام لیٹ (آپ کے شاگر د) کہتے ہیں کہ امام زہریؒ فرماتے تھے کہ میں نے علم کی الی کوئی بات اپنے دل میں ودیعت نہیں کی جے میں پھر بھول گیا ہوں۔ امام مالک ؒ کہتے ہیں کہ امام ابن شمابؓ باتی رہ گئے اور دنیا میں ان کا کوئی نظیر نہیں تھا ﷺ

خلیفہ ہشام بن عبدالملک نے آپ سے کہاکہ اپنی بعض مرویات میرے بیٹے کواملا کرادیں۔ آپ نے چار سوحدیثیں اپنے حافظہ سے الماکرائیں قریباایک ماہ کے بعد خلیفہ نے آپ سے کہاکہ وہ تحریر کہیں گم ہو گئی ہے تو آپ نے دوبارہ لکھوادیں۔جب پہلی تحریرے مقابلہ کیا گیا تواکی حرف کا بھی فرق نہ نکلاھی

امام ابن شہابؓ کے دونوں نسنے بعنی خلیفہ عمر بن عبدالعزیزؓ کے زمانے والا -اور ہشام بن عبدالملک کے عہدوالا آج ناپید ہیں -

خلیفہ عمر بن عبدالعزیز : - خلیفہ عمر بن عبدالعزیز نے اپنے زمانہ پر نظر کی اور آنے والے زمانہ کے خطرول کو سمجھا تو تدوین حدیث کے اہم کام کو عام طور پر شاہی فرمان سے انجام دیناچا - چنانچہ صحیح ہخاری میں ہے -

کتب عمر بن عبدالعزیز الی ابی بکر بن حزم انظر ما کان من حدیث رسول الله صلی الله علیه و سلم فاکتبه فانی خفت من دروس العلم و ذهاب العلماء ولا یقبل الاحدیث النبی صلی الله علیه و سلم ولیفشوا العلم ولیجلسوا حتی یعلم من لا یعلم فان العلم لا یهلك حتی یکون سرا. (صحیح بحاری حلداول کتاب العلم) یعنی خلیفه عمر بن عبدالعزیز نے ابو بکر بن حزم (مائل مدینہ طیب) کو لکھاکہ رسول اللہ علیہ کی صدیث کو دیمی بھال کر لکھ نو۔ کیونکہ مجھے علم کے مث

انتسل تذكرية الحفاظ جلداول صفحه ٤٥-

ع المام لیف کا مقبرہ مصریب ہے - خاکسار سفر مصریب وہال ان کی دعا کے لئے گیا تھا-رحمتہ اللہ علیہ . سم - خلیفہ بشام کا زمانہ ک<u>و اچر سے والح</u> تک رہا-

ك تذكرة الحفاظ جلد اول 2 9 −

جانے اور علاء کے فوت ہو جانے کا اندیشہ ہو رہاہے اور (دیکھو) سوائے رسول اللہ علاقے کی حدیث کے (اور کھے) قبول نہ کیا جائے - اور (علاء کو) چاہئے کہ علم (حدیث) کی اشاعت کریں اور (اس کی) مجالس (منعقد) کریں - تاکہ جو علم نہیں رکھتاوہ تعلیم پائے کیونکہ علم جب تک کہ پوشیدہ نہ ہو جائے ضائع نہیں ہو تا-

ہم خلیفہ راشد کے اس فرمان پر چندامور تفصیل ہے لکھنا چاہتے ہیں۔

(۱) آپکاذمانہ خلافت ۹۹ ہے تو بواج تک ہے۔اس وقت تک صحابہ تو چند متبرک نفوس کے سواسب فوت ہو چکا تقال ہو چکا نفوس کے سواسب فوت ہو چکا تقال ہو چکا تھا۔اس سے آپ کواندیشہ ہواکہ علاء صحابہ اور کبار تابعین کے وفیات پراگر پچھ اور زمانہ گزرگیا تو علم حدیث گم ہو جائے گا۔ لنذااس کو ضبط صدر سے ضبط تحریر میں لے آنا چاہئے۔

آپ کا یہ اندیشہ بالکل ای طرح کا ہے جس طرح خلافت صدیقی میں مسیلمہ کذاب کی جنگ میں بہت سے حفاظ قر آن شریف شہید ہو گئے۔ تو حضرت فاروق اعظم نے حضرت صدیق اکبر سے کہا کہ اگر آ کندہ ای طرح جنگوں میں حفاظ قر آن شہید ہوتے گئے تو قر آن مجید اکثر گم ہو جائے گا۔ پس قر آن شریف کو مکتوبی صورت میں کیجا کردینا جائے گ

نیزیدای طرح کا ہے۔جس طرح خلافت عثانی آنخضرت علی کے صاحب سر صحابی حضرت علی کے صاحب سر صحابی حضرت حذیف بن میان نے سفر عراق سے واپس آکر حضرت و والنورین سے کہا کہ ان لوگوں کے املائے قرآن میں کئی ایک غلطیاں ہیں۔ آپ اس کا تدارک لیجئے تاکہ امت محمدید (علی صاحبہا الصلوة والنحیہ) میں کتاب اللہ کے متعلق اہل کتاب کا سااختلاف نہ ہو جائے۔

اس پر خلیفہ ثالث حضرت عثال ذوالنورینؓ نے صحیفہ ابی بکر کی نقلیں ایک مقررہ

تسیح بخاری مصری جلد ۳ ص ۱۳۵ باب جمع بلقر آن-

رسم الخط میں کرواکر بلاد اسلامیہ میں چاروں طرف بھیج دیں۔

اسی طرح خلیفہ عمر بن عبدالعزیزؓ نے بھی حالت زمانہ اور صحابہ کی وفیات پر نظر کر کے ضروری سمجھا کہ علم حدیث کو کتابی صورت میں جمع کر لیاجائے۔پس ابو بکر بن حزم تابعیؒ (عامل مدینہ ) کو تھم کیا کہ تماس کام کواپنے اہتمام سے انجام دو۔

(۲) خلیفہ عمر بن عبدالعزیزؒ نے اپنے فرمان میں صاف لکھ دیا کہ صرف آنحضرت ﷺ کی حدیث لکھی جائے اور اس کے سوائے اور کچھے نہ لکھاجائے۔

(٣) اس فرمان میں یہ بھی بتفریح لکھا کہ کتابی جمع کے علاوہ اشاعت علم (حدیث) کے لئے علمی مجائس بھی منعقد کی جائیں اور ان میں اس علم (حدیث) کا درس دیا جائے۔ کیونکہ علم کی اشاعت دو ہی طریق سے ہوتی ہے۔ تدریس سے اور اشاعت کتب سے ۔ پس ہر دو طریق سے علم حدیث کی خدمت کرنے کا حکم صادر فرمایا اور بیہ بھی صاف الفاظ میں فرمادیا کہ علم کا فناور زوال صرف اس کے مخفی د پوشیدہ رہنے سے ہوتا ہے اور بس۔

(7) خلیفہ راشد نے ابو بکر بن حزم کو خصوصیت سے جواس خدمت کے لئے منتخب کیا تواس کے سیحفے کے منتخب کیا تواس کے سیحفے کے کئے خاص کے سیحفے کے سیحفے کے سیحفے کے سیحفے کے منتقب کی کھیں تاکہ معلوم ہو جائے کہ مردم شناس خلیفہ نے یہ بھاری خدمت کیے قابل و موزوں ہاتھوں میں دی تھی۔

ابو بکر بن حزم ابو بکر بن حزم کانسبنامہ یوں ہے۔ ابو بکر بن محمہ بن عمر و بن حزم بن زید بن لوذان خزر تی۔ اس سے معلوم ہوا کہ ابو بکر اپنے جداعلی حفز ت حزم کی بن زید بن لوذان خزر تی۔ اس سے معلوم ہوا کہ ابو بکر اپنے جداعلی حفز ت حق آپ کے طرف منسوب ہیں۔ جو آنخضرت کے انساری یعنی مدنی جاناروں سے تھے۔ آپ کے ساتھ غزوہ خندق میں موجود تھاور آپ کی طرف سے اہل نجران پر عامل مقرر تھے۔ حضر ت حزم کا بیٹا عمر و جو ابو بکر کا دادا ہے وہ بھی صحابی ہے۔ ابو بکر کی دادی عمر و حضر ت عائش کی شاگر و تھیں۔ محمد جو ابو بکر کا دادا ہے۔ ان کو آنخضرت علی کے عمد معادت ممد میں پیدا ہونے کا شرف حاصل ہے۔ چنانچہ نجران میں ماجے میں پیدا مونے کا شرف حاصل ہے۔ چنانچہ نجران میں ماجے میں پیدا

ہوئے <u>ل</u>ے

خود ابو بكر تابعی میں خليفه عمر بن عبد العزيز اور پھر خليفه سليمان بن عبد الملك كى طرف سے مدينه منوره پرامير و قاضى امام مالك كينے ميں كه مدينه طيبه مين علم قضاميں ابو بكر بن محمد كے برابر كوئى نہيں تھا- اور به بھى كما كه ميں نے ابو بكركى مثل صاحب مروت وصاحب حال كى كو نہيں و يكھائي

خود ابو بکر اور ان کے دونوں بیٹے محمد اور عبد اللہ مدینہ منورہ کے صاحب فتوی علاء میں سے بتھے ۔ مواج میں چوراس سال کی عمر میں فوت ہوئے رحمہ اللہ -

ابوبكر بن حزم كان كواكف ك ذكر سے بهارا مقعوديہ به كدوہ آنخضرت عليه المجر بن حزم كان كواكف ك ذكر سے بهارا مقعوديہ به كدوہ آنخضرت عليه منوره سے قريب العبد سے مبدط وحی مركز اسلام مبد خلافت اور مرجع علم يعنى مدينہ منوره كى رہنے والے - اور پھر اسی میں حاكم سے - وہاں علاء صحابہ و كبار تابعین كے صحبت يافتہ سے - علم والے گھر انے سے سے - صاحب لياقت و صاحب صلاحيت اور باہمت و مروت سے - فقهائے مدينہ ميں مسلم صاحب فتوى عالم سے - خصوصا خليفه عمر بن عبد العزيز ايسے علم دوست اور مردم شناس خليفه كان كواس خدمت پر متعين كرنا-ان كى ليافت و قابليت كے سونے پر سمامے كاكام ديتا ہے -

پس انهول نے اس خدمت کو باثر عمده گورنری و قضا باحس وجوه انجام دیا-فحزاه الله عنا و عن سائر اهل الحدیث حزاء حسنا\_

مدینہ منورہ اور فقهائے سبعہ: - مدینہ منورہ ان دنوں علم اسلای (قرآن و حدیث) کا مرکز و مجمع تھا- آنخضرت ﷺ سے خلفائے ٹلانڈ تک اسلامی سلطنت کا درالسلطنت ہی پاک زمین تھی-اس میں ان کے جوسیاسی فرامین اور شرعی احکام وقضایا نافذ ہوتے تھے-وہ علمائے مدینہ کو ہمیشہ از ہر اور پیش نظر تھے- بڑے بڑے تابل اور

<sup>•</sup> تنذيب العبذيب •

له اعلام الموقعين مطبوعه و بلي جلد اول-

سلے ۔ بعنی زبانہ نبوت اور خلفائے ملاشہ کے عمد میں مدینہ ہی دارالخلاف تھا۔ حضرت علی نے مصلحت سمجھ کر کوفیہ میں تبدیل کر لیا۔

صاحب فتوئی علاء اس وقت تک اس مقدس خطه میں ہو چکے تھے۔ سب سے بڑھ کریہ کہ ان چارول کھیک عمدوں میں مرکز اسلام ہونے کی وجہ سے بیماں تعامل اور تحل روایت سب سے بڑھ کر قابل اعتبار ہو سکتا تھا۔ فقہائے سبعہ مدینہ اس مبارک زمانہ کی قابل فخریاد گار ہیں۔ قابل فخریاد گار ہیں۔

اذا قيل من في العلم سبعة ابحر روايتهم ليست من العلم خارجة فقل هم عبيد الله عروة قاسم سعيد ابوبكر سليمان خارجه

یعنی جب پوچھا جائے کہ علم (اسلامی) کے سات کون سے ہیں۔ جن کی روایت علم سے باہر یعنی خلاف نہیں ہے۔ تو جواب میں کمو کہ وہ یہ ہیں عبیداللہ'عروہ' قاسم'سعید'ابو بکر'سلیمان'خارجہ۔(رخمہم اللہ اجمعین) ان سب کی وفیات ۱۹۴ھے سے کو اچے تک ہو ئیں۔اکٹران میں سے ۱۹۴ھے میں

ان سب کی وفیات <u>۴۹۴ھ سے محامجہ</u> تک ہو عیں-اکٹر ان میں سے ۴<u>۴۶ھ</u> میں فوت ہوئے تواس سال کانام"عام الفقہاء" پڑگیا-

رجوع بمطلب: صحیح بخاری شریف کی روایت ند کوره بالاییں صرف ابو بکر بن حزم امیر مدینه کو فرمان کیصنے کا ذکر ہے۔ اس کی دجہ سے معلوم ہوتی ہے کہ بیہ روایت بطریق عبداللہ بن دینارہے اور وہ مدینه طیبہ کے رہنے والے تھے۔ سوان کواس فرمان پر اطلاع ہوئی جوان کے شہر میں پہنچا۔ ورنہ خلیفہ عمر بن عبدالعزیز نے یہ تھم تمام اسلامی ممالک میں لکھا تھا۔ چنانچہ حافظ ابن حجر فتح الباری میں لکھتے ہیں۔

وقد روى ابو نعيم فى تاريخ اصبهان هذه القصة بلفظ كتب عمر بن عبدالعزيز الى الافاق انظر واحديث رسول الله صلى الله عليه و سلم فاجمعوه (فتح البارى مطبوعه دهلى حز اول صفحه ٩٩)

ل مینی زماند نبوت اور خلفائے ملافہ کے عمد میں مدیند ہی دار الخلافہ تھا-حضرت علی نے مصلحت سمجھ کر کوفہ میں تبدیل کر لیا-

''ابو نعیم نے تاریخ اصفہان میں حضرت عمر بن عبدالعزیز کے اس فرمان کی روایت ان الفاظ میں بیان کی ہے کہ آپ نے تمام آفاق(اسلامی) میں بیہ تھم نامہ لکھاتھا کہ آنخضرت ﷺ کی حدیث کود کیے بھال کر جمع کر لو۔'' اسی طرح حافظ ابن عبدالبر اندلسی اپنی کتاب جامع بیان العلم میں سعد بن ابراہیم سے نقل کر کے نکھتے ہیں۔

قال امرنا عمر بن عبدالعزيز بجمع السنن فكتبنا هاد فترا دفترا فبعث الى كل ارض عليها سلطان دفترا<sup>ل</sup>

' کہ ہمیں عمر بن عبدالعزیز نے حدیث جمع کرنے کا تھم دیا تو ہم نے الگ الگ د فتروں میں ان کو لکھا تو (خلیفہ نے) ہر علاقے میں کہ جس میں آپ کا نائب تھاا کیا۔ کیا۔ فتر جھیج دیا۔"

سعد بن ابرا ہیم ند کور بھی مدینہ طیب کے رہنے والے ہیں لیکن مکہ شریف اور واسط کاسفر بھی کیا تھا- چنانچہ امام سفیان بن عینیہ ؒ نے ان سے مکہ معظمہ میں اور امام شعبہ دور امام تُوریؓ نے واسط میں روایت کی-

بیدار مغزاور دوراندیش خلیفہ کے اس تھم پرائمہ محدثین کی ہمتیں حدیث نبوی کے جمع کرنے میں مصروف ہو گئیں-کیونکہ شاہی توجہ تحریک قومی میں نهایت موثر ہوتی ہے- چنانچہ اس تھم کااثر صرف اس عمد تک نہ رہا- بلکہ اس نے اپنے بعد کے زمانوں کے لئے بھی اس قابل فخر نداق کا دروازہ کھول دیا-

احادیث نبویه کے جو دفتر اس زمانہ میں تیار ہوئے وہ انقلابات کے سب بعینہ

له سيرة النبي مولقه مولانا شبلي مرحوم حصه اول مجلداول طبع اول تقطيع كال صغيريسا-

ک سعد بن ابرا تیم ۲۵ ایا ۲۷ ایا ۱۲ اه میں فوت ہوئے ( تاریخ صغیر صفحہ ۱۳۵ نیز تذکر ةالحفاظ جلد سوم صفحہ ۴۲۸)

سی بھی احادیث کے نداق کو قابل فخر اس لئے کہاہے کہ مسلمانوں سے پیشتر کسی قوم نے اپنے بادی دینیمبر کے حالات کواس چھان مین اور تفصیل سے نہیں نکھا- چنانچہ مصفین یورپ اس کے برابر قائل میں-

مکتوبی صورت میں تو محفوظ ندر ہے لیکن ان کی دیکھادیکھی جو نداق تصنیف پیدا ہو گیا تھا- اس سے مختلف مقامات پر کئی ایک ائمکہ نے اس روش کو جاری رکھا اور وہی علم حدیث کے پہلے مصنف کہلائے-

(۲) المام زہریؒ کے بعداس علم کے دوسر ہے مدون آپ کے لاکن شاگر دامام ابن جرشکی روی کی جیں ہے۔ آپ بڑے پائے کے امام حدیث ہوئے ہیں۔ ان کے آباد اجداد روم کے ستے اس لئے ان کو رومی کئے ہیں۔ دیمی میں مکہ معظمہ میں پیدا ہوئے۔ اٹھارہ سال کک دخر سے عطاء بن ابی ربائے تابعی کی کی خدمت میں رہ کر کثر سے حدیث روایت کی۔ استاد اپنے شاگر د کا بغائت مداح تھا۔ چنانچہ حصر سے عطاء ہے کس نے دریافت کیا جات کہ آپ کے بعد کس محف سے بچھ دریافت کیا جایا کرے؟ تو حضر سے عطاء نے امام ابن جری کی طرف اشارہ کر کے فرمایا کہ آگر ہے جوان زندہ رہا تواس سے (پوچھ ایا کرنا)ئی

امام احمد کا قول ہے کہ ابن جرتے ہے علم کا خزانہ ہے - یہ اور سعید بن عروہ حدیث کے

ل تہذیب البہذیب میں ہے کہ عبداللہ بن ابی بکرے سمی نے اس مجموعہ کی بابت دریافت کیا تو اس نے کہادہ ضائع ہو گیا-

لل الم ابن جرت کو حافظ ابن حجر نے تقریب میں چھنے طبقہ میں رکھاہے۔ جن کی الما قات کی صحابی ہے عاب خبیر ہوئی اور اس کی مثال میں انہیں الم ابن جرت کو ذکر کیا ہے۔ اس کے معنی یہ جس کہ پیدا تو ہوئے عصر صحابہ میں لیکن علم تابعین سے حاصل کیا اس نظر سے ہم نے ان کو زمان تابعین کے مصنفین میں گناہے۔ کیونکہ صحابہ کا زمانہ والیے تک ہے اور تابعین کا در الدے تک۔

علی حضرت عطاء بن ابی رہائے بڑی شخصیت کے تاہمی ہیں۔ بڑے بڑے جلیل القدر اور کثیر الحدیث حفاظ صحابہ سے روایت کی- مثلاً حضرت عائشہ 'حضرت ابو ہر برہ اور حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنهم اجھین -

تذ**كره** الحفاظ جلد اول صفحه ۱۵۳-

اول مصنف ہیں - حافظ ذہی ؓ نے ابن جر یک کو صاحب التصانیف کے نام سے نامز د کیا ہے۔

نیز لکھے ہیں کہ فالد بن نزارا لی نے کماکہ میں وہاہے میں ابن جر تی کی گناہیں لے کر (بیت اللہ فی کے سال پینے کر (بیت اللہ فی کے ) سفر پر نکلا کہ ابن جر تی سے ملا قات کروں - لیکن وہاں پینے کر معلوم مو تا ہے کہ آپ کی گئی معلوم مو تا ہے کہ آپ کی گئی تصانیف ہیں لیکن آج وہ سب تا پید ہیں - حاجی خلیفہ نے کشف الطنوں میں عنوال السن الموجودة قبل الصحیحین میں یوں لکھا ہے -

منها سنن لابن جریج و سنن لابن اسحق غیر السیر التی تقدمت (صفحه۳۷ جلددوم)

امام ابن جرت كم وى الحجه و 10 هو كو كمه شريف مين فوت بوئ-رحمه الله و ايانا-

(۳) المام محمد بن اسحات الله قرن مغازی کے بلا نزاع امام میں - مدینه منورہ کے رہنے والے تنے - پھر کو فدرے اور جزیرہ میں اقامت کرنے کے بعد بغداد میں جا ہے اور وہیں ایک اچے میں فوت ہوئے -

آپ کو حفز ت انس صحابی کی زیارت کاشر ف حاصل تھا-امام زہری کے ہال ان
کی بہت قدرو منزلت بھی دربان کو سخم تھا کہ محمد بن اسحاق آویں توان کوروکانہ جائے۔
انہوں نے فن حدیث میں بھی ایک کتاب السن لکھی۔ جس کاذکر اوپر امام ابن جر بخ
کے حال میں ہو چکا ہے اور فن مغازی میں بھی بہت مفید کتاب لکھی۔ ان سے پیشتر
خلفاء کی توجہ مغازی کی طرف بالکل نہ تھی۔ ان کی تصنیف نے ایسی قدریائی کہ خلفاء کا
نداق طبع ہی بدل گیا اور وہ مغازی کے بہت ہی شائق ہو گئے۔ چنانچہ خاتمتہ الحفاظ
تہذیب التبذیب میں ابن عدی محدث کے قول سے نقل کرتے ہیں کہ اگر امام محمد بن
اسحاق کی سوا کے اس کے کہ اس نے خلفاء کو ایسی کتا بوں کے مطالعہ سے ہٹاکر جن سے
اسحاق کی سوا کے اس کے کہ اس نے خلفاء کو ایسی کتا بوں کے مطالعہ سے ہٹاکر جن سے
کچھ بھی فائے و نہ تھار سول اللہ علیا ہے مغازی اور آپ کی بعثت کی طرف مشغول کر دیا

دیگر کوئی بھی فضیلت نہ ہو تو یہ (اکیلی)ایس فضیلت ہے جس میں امام محمد بن اسحاق سبقت لے گئے ہیں-

ان کے بعد بہت لوگوں نے مغازی پر کتابیں تکھیں لیکن وہ ان کی رسائی تک نہ پینچ سکے ۔!،

امام محمد بن اسحاق کی میہ کتاب اب ناپید ہے - ہال اس کا نشان سیر ۃ ابن ہشام کی صورت میں ہاتی ہے - جومصر میں مطبوع ہو کر عام طور پر دستیاب ہو سکتی ہے -

تنبیہ نید امام محمد بن اسحاق وہی ہیں جو قرات خلف الامام کی حدیث کے راوی ہیں۔ اس حدیث کو ساقط الاعتبار قرار دینے کے لئے حضر ات احناف ایک یہ عذر کیا کرتے ہیں کہ امام مالک محمد بن اسحاق کی نسبت سخت رائے رکھتے تھے۔ سواس کاجواب دوطرح یہ ہے۔

اول: یه که حافظ ابن حجر تهذیب التهذیب میں فرماتے ہیں۔ والذی ید کو عن مالك فی ابن اسحق لا یكاد یتبین علی میں اسعی الا یكاد یتبین علی اللہ میں نہیں "یعنی جو کھا امام الك سے محمد بن اسحاق کی بابت ذكر کیاجا تاہے وہ مبین نہیں "

نیز فرماتے ہیں-

قال ابو زرعة الدمشقى و ابن اسحق رجل قد اجمع الكبراء من اهل العلم على الاخذ عنه و قد اختبره اهل الحديث فروا صدقا و عدلا مع مدحه ابن شهاب له و قد ذاكرت رحيما قول مالك فيه فراى ان لك ليس للحديث انما هو لانه اتهمه بالقدر ألى من يعنى الما أبوزر عد ومشقى كنت بين كه (المم) ابن اسحاق الي شخص بين جن

ك تهذيب التبذيب جلد تنم صغه ۵ ۴-

ع تنذيب التبذيب جلد تنم ص اس ۲۰۲۰-

ے روایت کرنے کی نسبت بڑے بڑے بزرگ اہل علم کا اتفاق ہے اور حدیث والے لوگ ایس خصوصاجب کہ امام آبن لوگ ایس خوب طرح) آزما کر سچائی اور بھلائی دیکھ چکے ہیں۔ خصوصاجب کہ امام آبن شماب زہری اس کی تعریف کرتے ہیں اور امام مالک کے قول کی نسبت رحیم (محدث) سے تذکرہ کیا تواس نے کہا یہ بات اس کی (روایت) حدیث کی وجہ ہے نہیں بلکہ صرف اس لئے تھی کہ آپ (امام مالک) نے اسے (این اسحاق کو) متم بالقدر جانا۔" کیم اس نے تھوڑ آگے کیمتے ہیں۔

وقال موسی بن هارون سمعت محمد بن عبدالله بن نمیر یقول کان محمد بن اسحق یرمی بالقدر و کان ابعد الناس منه اسم موئ بن ارون کتے بی کہ بیس نے امام محمد بن عبداللہ بن تمیر کو کتے ساکہ

محمد بن اسحاق پر قدریہ ہونے کی تھت تھی اور وہ اس سے سب لوگوں سے زیادہ دور تھے ( یعنی ہر گز ہر گز قدریہ نہیں تھے )

یہ الزام ای طرح کا ہے جس طرح امام ابو حنیفہ کو مرجیہ میں سے کما جاتا ہے حالا نکہ آپ ارجاء سے (جس سے اعمال بیکار سمجھے جائیں) بمراحل بعید ہیں۔ چنانچہ ابن حجر بیٹی کلی "الخیرات الحسان" میں فرماتے ہیں۔

اولانه لما قال الايمان لا يزيد ولا ينقص ظن به الارجاء بتاخير العمل عن الايمان وليس كذلك اذ عرف منه المبالغة في العمل والاجتهاد فيه واما ثالثا قال ابن عبدالبركان ابو حنيفة يحسد و ينسب اليه ماليس فيه و يختلق عليه مالا يليق به<sup>ا</sup>

چونکہ امام صاحب کا قول ہے کہ ایمان نہ زیادہ ہو تا ہے نہ کم ہو تا ہے۔ اس پر کسی کو ارجاء جمعنی عمل کے ایمان سے موخر ہونے کا ظن ہو گیا اور بیات اس طرح نہیں کیونکہ آپ کا عمل میں مبالغہ اور کوشش مشہور و معروف ہے

J

تهذيب التهذيب جلد تنم ص ۲٬۴۳۱-

ع الخيرات الحسان ص ١٤-

اور تیسری وجہ بید کہ حافظ ابن عبدالبر نے کہا کہ امام ابو حنیفہ کا حسد کیا جاتا تھا-اور آپ کی طرف وہ وہ ہا تیں نسبت کی جاتی تھیں جو آپ میں تھیں اور آپ کو وہ وہ بہتان لگائے جاتے تھے جو آپ (کی شان) کے لائق نہ تھے-نیز حافظ صاحب فرماتے ہیں-

قال يعقوب وسالت ابن المديني حديث محمد بن اسحق عندك فقال صحيح قلت له فكلام مالك فيه قال مالك لم يجالسه ولم يعرفه (تهذيب التهذيب جلد نهم صفحه ٢٤)

" یعقوب (محدث) کہتے ہیں کہ میں نے امام علی بن مدینی (استاد امام بخاری)
سے پوچھا کہ آپ کے نزدیک محمہ بن اسخق کی حدیث کمیسی ہے؟ تو آپ نے
فرمایا کہ صحیح ہوتی ہے میں نے کہا کہ امام مالک کا جو قول ان کے متعلق ہے؟
جواب دیا کہ امام مالک نے ان کی مجالست نہیں کی اس لئے ان کو نہیں پہچانا۔"
دوم سے کہ رئیس الحنفیہ شخ ابن ہمام جو متا خرین حنفیہ میں سے مرتبہ اجتماد تک پہنچ
ہیں فتح القد پر شرح ہدایہ میں محمہ بن اسحاق کی بغائب تعریف و تو ثیق کرتے ہیں۔ پس

هذا ان صح الحديث بتوثيق ابن اسحق وهو الحق الابلج و ما نقل من كلام مالك فيه لا يثبت ولو صح لم يقبله اهل العلم كيف و قال شعبة فيه هو امير المومنين في الحديث و روى عنه مثل الثورى و ابن ادريس و حماد بن زيد و يزيد بن زريع و ابن علية و عبدالوارث و ابن المبارك و احتمله احمد و ابن معين و عامة اهل الحديث غفرالله لهم وقد اطال البخارى في توثيقه في كتاب القراة خلف الامام و ذكره ابن حبان في الثقات و ان مالكا رجع عن الكلام في ابن اسحق و اصطلح معه و بعث اليه هدية (فتح القدير حلد اول مطبوعه نولكشور صفحه ، ٩)

یہ بات تو ہے - اگر یہ حدیث محمد ابن اسحال کی تو ٹیق ہے صحیح طور پر قابت ہو جائے اور کی چہتا ہوا حق ہے - اور جو کچھ اس کے متعلق امام مالگ ہے متعلق ابن نہیں اور اگر صحیح بھی تو اہل علم نے اسے تبول نہیں کیا اور کیو کر قبول کریں - جب امام شعبہ نے ان کے متعلق کما ہے کہ وہ حدیث میں امیر المو منین ہیں اور ان سے (بڑے بڑے انکہ نے) مثل سفیان توری و ابن امیر المو منین ہیں اور ان سے (بڑے بڑے انکہ نے) مثل سفیان توری و ابن اور عبد الحارث اور عبد الله بن مبارک نے روایت کیا اور امام احمد بن صبل اور امام سحی بن معین اور عام اہل حدیث نے ان کو معتبر جانا - اور امام بخاری نے ان کی تو شق میں کتاب القراۃ خلف الامام میں بہت لمبابیان کلما ہے - اور امام مالک نے اس سے ابن حبان نے ان کو مقتبر جانا - اور امام مالک نے اس سے ابن حبان نے ان کو ثقات میں گنا ہے - اور یہ بھی کہ امام مالک نے اس سے رجوع کیا - اور ان سے صلح کرلی اور ان کو مہر ہے بھی کہ امام مالک نے اس سے رجوع کیا - اور ان سے صلح کرلی اور ان کو مہر ہے بھی بھی جو ا

(٣) معمر بن راشد میمنی نیمن میں سب ہے پہلے مصنف حدیث امام معمر بن راشد جیں۔ ہیں۔ یہ بھی امام زہری کے شاگر دہیں۔ امام یخی بن معیل فرماتے ہیں کہ معمر ان لوگوں ہے ہیں جوامام زہری کے شاگر دہیں۔ امام یخی بن معیل فرماتے ہیں کہ معمر ان لوگوں ہے ہیں جوامام زہری ہے۔ اور امام احد کا قول ہے کہ معمر کو جس کسی کے ساتھ ملایا جائے معمر اس ہے برتر ہوں گے۔ ان کا حافظ نمایت قوی تھا۔ چنانچہ آپ فرماتے ہیں کہ جب میں حضر ت قادہ (تابعی) سے حدیث سناکر تا تھا۔ اس وقت میری عمر چودہ ہری کی تھی۔جو کچھ میں نے اس وقت سنا تھادہ سب میرے سینے پر لکھا ہوا ہے۔ ابن جری جُر جن کاذکر پہلے ہو چکاہے) ان کا قول تھادہ سب میرے سینے پر لکھا ہوا ہے۔ ابن جری جُر جن کاذکر پہلے ہو چکاہے) ان کا قول

ل تذکرہ الحفاظ جلد اول صفحہ اے ا'۲ کہ المام ذہبیؒ تذکرہ میں عبد الرزاق بن زیاد ہے نقل کرتے ہیں کہ میں نے دھنرت معمرؒ ہے ہو چھا آپ نے امام ذہبیؒ تذکرہ میں عبد الرزاق بن زیاد ہے نقل کرتے ہیں ایمی نے دھنرت معمرؒ ہے ہو چھا آپ نے امام ذہر گئے ہے (حدیث شریف میں پنچ آپ نے فرمایا میں قوم طاحیہ کا فلام تھا۔ انہوں نے مجھے بزازی بیچنے کے لئے بھیجاتو میں مدینہ شریف میں آیا۔ وہاں میں نے دیکھا کہ بہت لوگ ایک بزرگ کے سامنے اپنے آپ معلومات چیش کررہے ہیں میں مجمی ان میں شامل ہو کرا ہے معلومات چیش کرنے گئے۔ المحسار تذکرہ جلد اول صفحہ ۱۷۲)

جھاکہ معمر (کی مجلس) کو لازم بکڑو کیونکہ اس کے زمانے میں اس سے زیادہ علم والا کوئی خبیں رہا-امام معمر ساتھ اچ میں فوت ہوئے ا

(۵) امام اوزائ ن شام میں سب سے پہلے امام اوزائ ن ندوین حدیث کی طرح دائی امام اوزائ ن ن تدوین حدیث کی طرح دائی۔ ان کا نام عبد الرحمٰن تھا۔ ۸۸ھ میں پیدا ہوئے۔ امام عطاء بن الی ربائ اور امام دہری وغیر ہما سے حدیث روایت کی اور ان سے بڑے بڑے ائمہ حدیث نے علم حدیث حاصل کیا۔ مثل امام شعبہ اور امام عبد اللہ بن مبارک وغیر ہما۔

آپ کا آبائی وطن ہندوستان ہے - پیدائش بعلبک (شام)میں ہوئی -اخبر عمر میں بیروت میں جا بسےاور و ہیں بے <u>هاچ</u> میں فوت ہوئے رحمہ اللہ -

آپ بلانزائ اپنوفت کے خصوصاعلاقہ شام کے امام تھے-حالت بیمی میں مال کی گود میں پرورش پائی باوجوداس ہے مانگی کے متانت اور تادب میں ایسا کمال حاصل کیا کہ ولید بن مر ثد کتے ہیں-اگر بادشاہ بھی اپنی اولاد کو ایسے آداب سکھلانا چاہیں تو نہ سکھلا سکیں-سچ ہے۔

> ایں سعادت بزور بازد نیست تاند خشد خدائے بخشدہ

آپ کا بیان نمایت تصبح و موٹر تھا- بہت ہی عقیل ووجیہ و صاحب و قاریتھے۔ حافظ ذہبیؓ کہتے ہیں" لا کُل خلافت" تھے-

اتباع سنت کے بڑے پابند تھے -عامر بن بیاف کہتے ہیں میں نے آپ کو فرماتے ساکہ جب تم کور سول اللہ علی کی حدیث مل جائے تو پھر کسی دوسرے کے قول کونہ لو کیونکہ آپ(ﷺ) اللہ تعالیٰ کی طرف ہے مبلغ ہیں ﷺ

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

مَّ لَمُ كَرِرة الحفاظ جلد اول صفى اكا ' ۲۲ ا− ا

سی حرور مطاق میدون کا ۱۳۷۲ ہے ۱۳ سے اس کی نسبت این ہمائم وغیر و حنی علماء نے ذکر کیا کہ ان کی امام ابو حنیفة سے سے مسلد ر فعیدین میں گفتگو ہوئی - خاکسار کوائن واقعہ کی تضج میں تامل ہے -ساست مولانا خرم علی صاحب مرحوم نے اس کو نظم میں اداکیا ہے - ب بوتے ہوئے مصطفیٰ کی گفتار سمت دکیھ تھی کا قول و کر دار

حافظ ذہی گئتے ہیں کہ اہل شام اور اہل اندلس (سیین) بہت مدت تک امام اوزائیؒ کے مذہب پر رہے۔ پھر ان کے مذہب جاننے والے ند رہے اور آج ان کے مذہب (اجتمادات) میں سے صرف اتنا ہی کچھ باقی ہے جو کتب خلافیات میں پایا جاتا

(۱) سعید بن الی عروب بھریؒ: بھرہ میں سب سے پہلے سعید بن ابی عروبہ نے تدوین حدیث کی - حضرت خواجہ حسن بھریؒ اور امام محمد بن سیرین وغیر ہا جیسے بزرگ تابعینوں سے حدیث روایت کی - اسلعیل بن علیہ اور محمد بن جعفر غندر اور بشرین مفضل وغیر ہم جیسے بزرگ راویان حدیث جن کی روایات سے صحیح بخاری اور صحیح مسلم بھری بڑی ہیں - سعید بن الی عروبہ بی کے شاگر دیتھ -

حافظ ذہبی گہتے ہیں ہو اول من صنف الابواب بالبصر الله یعنی بیر پہلے تخص ہیں جنہوں نے بھرہ میں تدوین صدیث کی طرح ڈالی-حافظ ابن مجرؓ نےان کو بھی چھٹے طبقہ میں رکھا ہے اور ان کی وفات کے 10ھ میں ذکر کی ہے۔

(2) جماد بن سلمةً: -اى زمانه ميں بصره بى ميں حماد بن سلمةٌ بھى تھے -حافظ ذہبی ان كے ترجمه ميں فرماتے ہيں -

هو اول من صنف التصانيف مع ابن ابي عروبة و كان بارعا في العربية فقيها فصيحا مفوها صاحب سنة؟

" یہ پہلے مخص ہیں جنہوں نے سعید بن ابی عروبہ کے ساتھ تصانیف کھیں- عربیت میں بہت لاکق و فائق تھے- فقیہ 'خوشگواور صاحب تقریر تھے(اورسب سے بڑھ کرید کہ)سنت کے (بہت)یابند تھے-"

آپ كا قول بمن طلب الحديث لغير الله مكر به يم يعنى جس نے الله تعالى كى رضا مندى كے سوا (كمى اور غرض كيلئے) علم حديث كى تحصيل (ميس كوشش)كى

ك تذكره جلداول ص ١٩٠

۴ مع تذكره جلداول ص ٩٠ اطبع ثاني

اس کو د ھو کا لگا۔

لهام احمدُ كا قول ہے اذا رایت الرجل بنال من حداد بن ابی سلمة فاتھمہ علی الاسلام <sup>لیے</sup> بعنی جب تو کس محض كود كھے كہ وہ حماد بن سلمہ كی برائی بيان كرتا ہے تواس كے مسلمان ہونے ميں شك كر-

امام حمادٌ نے اپنے مامول حمید طویل اور ابن الی مدیحہ اور قبادہ وغیر ہم تابعین سے حدیث روایت کی - اور پھر ان سے امام عبد الله بن مبارک اور کچی بن سعید قطان اور محمد بن مسلمہ قعبنی جیسے بزرگ ائمہ حدیث نے بیہ مبارک علم سیکھا-

آپ قریباای سال کی عمر میں عیدالاضحیٰ کے بعد کالھ میں نماز کی حالت میں فوت ہوئے۔ رحمہ الله و ایانا۔ م

نکل جائے وم تیرے قدموں(بعنی عبد میں) کے پنچے کی دل کی حسرت کی آرزو ہے

(۸) موکن عقبہ: - مدید طیب میں موکی بن عقب اسدی تھے - آپبالد افعت فن مغازی کے امام تھے - سب سے پہلے آپ ہی نے مغازی میں کتاب لکھی - مغازی فن صدیث کی ایک شاخ ہے -

حضرت سالم بن عبداللہ بن عمرٌ اور عروہ بن زبیرٌ جیسے بزرگ تابعین ہے روایت کرتے ہیں –

اور پھر ان ہے ابن جر سے کئی 'امام مالک'' امام سفیان بن عینیہ 'اور امام عبداللہ بن مبارک ؓ جیسے عالی قدر اسمُہ حدیث نے روایت کی-

امام احمد کماکرتے تھے علی کم بسغازی موسنی بن عقبہ لینی تم موی بن عقبہ کی کتاب "المغازی" کولازم پکڑو-

ها فظ ابن جرر ان كى كتاب "المغازى" كواصح الكتاب في المغازى قرار ويت بيل

ائع 💎 نذكره جلداول صغيه ٢٠٠ اطبع ثاني

س فتحالباری کتاب المغازی غزوه مویة -

اور اس کے حوالجات کشرت سے نقل کرتے ہیں۔ اسی طرح کشف الظنون میں حاجی طرح کشف الظنون میں حاجی طرفہ کے کہاو مغازیہ اصبح المغازی کذافی المقفی لینی ان کی کتاب المغازی سب مغازی سے زیادہ صبح ہے۔ "امام مولی بن عقبہ اسماج میں فوت ہوئے۔ حافظ این حجر " نام مولی بن عقبہ اسماج معانی ان سے ان نے ان کو پانچویں طبقے میں رکھا ہے۔ جنہوں نے ایک یادو صحابہ کو دیکھا لیکن ان سے ان کی ساعت حدیث ثابت نہیں ہوئی۔

(9) رہیج بن صبیح : - بھرہ کے عابدوں میں سے تھے - باجود اس کے غازی و مجاہد تھے - امام شافع کہتے ہیں کان الر بھا بن صبیح غزاء یعنی رہیج بن صبیح بڑے غازی تھے -چنانچہ ولا اچ میں غزوہ سندھ میں علاقہ سندھ میں فوت ہوئے - ابن سعد نے (طبقات میں) کہا کہ علاقہ سندھ میں غزا کے لئے نکلے تو سفر سمندر ہی میں فوت ہو گئے اور جزیرہ میں وفن کئے گئے سے رحمہ الله و ایانا ..

آپ کو حضرت حسن بھریؒ اور حمید طویل اور ثابت بنانی و غیرہم تابعین ہے روایت ہے۔ اور آپ سے حضرت سفیان توریؒ اور حضرت عبداللہ بن مبارکؒ اور عبدالرحمٰن بن مهدیؒ اور وسیع اور ابود اؤد طیالیؒ وغیرہم محدثین نے روایت کی۔

حضرت رہیج فن حدیث کے حافظ نہ تھے۔ بلکہ محدثین کے نزدیک الن کی روایت قابل احتجاج بھی نہیں۔ لیکن ہم نے ان کو اول تو اوپر کی خصوصیت کے لحاظ سے یہاں ورج کیا ہے۔ ویگر اس لئے کہ اہل بھر ہ میں سے یہ پہلے میں جنہوں نے تدوین حدیث کی طرح ڈالی۔ چنانچہ حافظ صاحب تہذیب التہذیب میں فرماتے میں۔

وقال ابن حبان كان من عباد اهل البصرة و زهاد هم و كان يشبه بية بالليل ببيت النحل من كثرة التهجد الا ان الحديث لم يكن

ک کشف انظون باب المیم عنوان المغازی دالسیر جلد دوم ص ۷۱ ۴-علی سنن نسائی میں حضرت ابوہر بریؓ ہے روائت ہے کہ آنخضرت عظیمتے نے فرمایا کہ میری امت کے دوگروہوں کوانلہ تعالیٰ نے دوزخ ہے آزادی دے دی ہے -ایک دہ گروہ جو (ملک) ہند میں غزا کرے گاور دوسرا وہ جو (آخری زمانہ میں) عیسیٰ بن مریم کے ساتھ ہوگا-

ف تنذیب اُلتِذیب جلد ۳ ص ۲۴۸ –

من صناعته فكان يهم فيما يروى كثيرا حتى وقع فى حديثه المناكير من حيث لا يشعر لا يعجبنى الاحتجاج به اذا افرد و ذكرا الرامهرمزى فى الفاصل انه اول من صنف بالبصرة (حلد ٣ صفحه ٢٤٨)

ابن حبان کہتے ہیں۔ رہتے بھرہ کے عابدوں اور ذاہدوں میں سے تھے اور رات کے وقت آپ کا گھر کثرت تہد کی وجہ سے شمد کی مکھی کے گھر کی طرح ہوتا تھا۔ ہاں علم حدیث آپ کی صناعت میں سے نہ تھا۔ اس لئے ان کوروایات میں کثرت سے وہم پڑجایا کرتا تھا۔ حتی کہ ان کی روایات میں منکر احادیث بھی داخل ہو جاتی تھیں۔ اور ان کو معلوم بھی نہ ہوتا تھا۔ جب یہ منفر د ہوں تو جھے ان سے احتجاج کرنا پند نہیں اور رامبر مزگ (مصنف) نے اپنی کتاب فاصل میں ذکر کیا کہ یہ بھرہ میں پہلے شخص ہیں جنہوں نے تھنیف (حدیث) شروع کی ۔

(+) امام الك بن انس (امام دار الجرق): - اب بهم اپن تاریخ میں اس متاز ہتی کے بیان پر آ بہتے ہیں جن کی تصنیف آج تک زندہ اور علماء و طلباء حدیث کے ہاتھوں میں متد اول ہے - اور اپنے بعد کی تصانیف کے لئے بمنز لمال کے سمجھی جاتی ہے - وہ اپنے زمانہ تصنیف سے آج تک یعنی بارہ سوسال تک اسلامی دنیا کے ہر قطر میں وہ اپنے زمانہ تصنیف سے آج تک یعنی بارہ سوسال تک اسلامی دنیا کے ہر قطر میں

وہ اپنے زمانہ تصنیف ہے آج تک یسی ہارہ سوسال تک اسلامی دنیائے ہر فطر میں برابر شہر ت و قبولیت اور اعتبار و فضیلت کے ساتھ جلی آئی ہے اس سے ہماری مراد موطا

المام مالک ہے <del>ک</del>ے

ا گویابھر ہ کے "پہلے مصنف" تین بزرگ ہیں سعید 'حماد اور رکھے رحمیم اللہ 
ام مالک کی جلالت قدر اور عظمت شان جو خاکسار پیمد ان کے دل میں ہے اس کے لحاظ ہے

اور جس صفائی اور ثقابت کے ساتھ آپ کی زندگی کے صالات اور آپ کے علمی کمالات و خدمات

معلوم ہو چکے ہیں -اس کے رو ہے بحر طبیعت میں موجیس اٹھتی تھیں کہ آپ کے حالات نوب سیر

دل ہو کر کھوں - لیکن موضوع باب کو ملحوظ رکھ کر طوالت سے بچنا چاہتا تھا - مگر ا بتخاب میں دقت

واقع ہوتی تھی کہ کیا کھوں اور کیانہ لکھوں کیونکہ ہر امر جزدی کی نسبت خیال آتا تھا کہ اس کی یہ
ضرورت ہے اور اس کا یہ فائدہ ہے - آخر نوبت یہاں تک پہنچی کہ میں شدت اشتیاق اور کشرت

امام الک کاپایداس قدربلند ہے کہ مجھ ایسے ناقابل کا آپ کی تعریف میں قلم اٹھانا ایک قتم کی جرات اور ترک ادب ہے - مولانا عبد الحی صاحب مرحوم تکھنوی تعلیق مجد میں فرماتے ہیں -

الفائدة الثانيه في ترجمة الامام مالك و ما ادراك ما مالك امام الائمه ومالك الازمة راس اجلة دارالهجرة قدوة علماء المدينة الطيبة يعجز اللسان عن ذكر اوصافه الجليلة و يقصر الانسان عن ذكر محاسنه الحميدة وقد اطنب المور خون في تواريخهم والمحد ثون في تواليفهم في ذكر ترجمته و ثنائه و صنف جمع منهم رسائل مستقلة في ذكر حالاته الخ (صفحه ۱)

الم مالک کی بابت مجھے کیا معلوم (کہ وہ کیا ہیں ؟ اور ان کا کیا پایہ ہے؟) وہ الماموں کے امام ہیں اور (علم کی) باگ کے مالک- بزرگان دار لجرۃ کے سر (تاج) ہیں اور علماء مدینہ طیبہ کے پیٹوا۔ آپ کے اوصاف جمیلہ کے ذکر سے زبان عاجز ہے اور آپ کے محاس حمیدہ کے بیان سے انسان قاصر مور خین نے اپنی تواریخ میں اور محدثین نے اپنی تصانیف میں آپ کا ذکر اور شاہدت کہا مال کرا ہے اور ان میں سے ایک جماعت نے آپ کے حالات میں اور شاہدت کہا مال کرا ہے اور ان میں سے ایک جماعت نے آپ کے حالات کے اور شاہدت کہا مال کرا ہے اور ان میں سے ایک جماعت نے آپ کے حالات کے اور شاہدت کہا مال کرا ہے اور ان میں سے ایک جماعت نے آپ کے حالات کے حالات کے ایک کے حالات کی حالات کے حالات کی حالات کے حالات کے حالات کے حالات کی حالات کی حالات کے حالات کی حالات کے حالات کی کر کرنے کی خوالات کے حالات کے

اور نثابہت لمباہیان کیا ہے اور ان میں ہے ایک جماعت نے آپ کے حالات نفرشند سے بیستہ

معلومات اور عظمت شان سے محوجرت ہو گیااور کی روز تک اس حالت میں پڑارہا طبیعت نہ تو کوئی فیصلہ کر سکی اور نہ کوئی راہ پاسکی ۔ آخر کئی روز کے بعد یہ خیال جما کہ اس امام عمام عالی مقام کے حالات کی تفصیل سے اتر کر اختصار میں پڑنے کی نسبت یہ بہتر ہے کہ آپ کی تعریف و توصیف سے اپنا بجر ظاہر کر دوں -

آس خیال کور کھ کر پھر دوبارہ کم ابول کا مطالعہ شروع کیا کہ اگر مجھ سے پیشتر کسی بزرگ نے اس طریق پر آپ کی تعریف کی ہو۔ تواس کا نقل کر دینا اپنے الفاظ بھزی نسبت زیادہ موثر ہوگا۔ الحمد مللہ میری پڑتال و ورق گردانی کی محنت ٹھکانے لگی' اور گوہر مقصود ہاتھ آگیا۔ موانا ابوالحسنات محمہ عبدالحکی صاحب لکھونی رحمتہ اللہ علیہ کی عبارت جو متن میں نقل کی گئی احب الصالحین و لست منہم لعل اللہ یرزقنی صدلاحا۔ اے اللہ تعالیٰ المام مالک کو ہماری طرف سے اور تمام محدثین کئ طرف سے اتی جزائیں عطاکر کہ میزان میں زیادتی کی گئی کش بقی ندر ہے۔ میں مستقل کتابیں بھی تصنیف کی ہیں-"

(۲) ای طرح امام عبدالرحمٰن بن علی اشیبانی التوفی ۱۳۸۹ هیچ تیسیر الوصول میں فرماتے بیں-

هو امام الحجاز بل امام الناس في الفقه و الحديث و كفاه فخرا ان الشافعي رحمه الله من اصحابه (صفحه ٧)

آپ فقہ اور صدیث میں حجاز کے بلکہ تمام (جمان کے) لوگوں کے امام ہیں۔ اور آپ کے فخر کے لئے یہ کافی ہے۔ کہ امام شافعیؓ آپ کے (ارشد) شاگر دوں میں سے ہیں۔

(۳) امام شافعی کی شخصیت امامت حدیث و فقد میں مختاج بیان نہیں - آپ اپنے استاد بزرگ امام مالک کی شان میں فرماتے ہیں -

اذا ذكر العلماء فمالك النجم و ما احد امن على في علم الله من مالك رحمة الله عليه ك

جب علماء کاذ کر ہو تو امام مالک (ان میں )رو شن ستارہ ہیں اور مجھ پر علم اللی میں امام مالک ؒ ہے بڑھ کر کسی کا حسان نہیں ہے۔

(۷) اس طرح امام بچی بن معین جو جرح و تعدیل رجال کے مسلم امام اور مشهور نقاد بیں اور امام احد اور امام بخاری وامام مسلم وغیر ہم اجلہ محدثین کے استاد ہیں کہتے ہیں -کان مالك من حبع الله علی خلقه بن

یعنی امام مالک خداکی خلقت پر خداکی ایک ججت تھے-

۵) ای طرح حضرت شاه ولی الله صاحب "مصفی" میں فرماتے ہیں۔

امِل نقل اتفاق دارندبر آنکه چوں حدیث براویت او ثابت شدید رجه اعلٰی صحت رسید (صفحه۷)

علماء حدیث کاس امر پر اتفاق ہے کہ جب کوئی حدیث آپ (امام مالک) کی

ائل مصفی۔س ۳

روایت سے ثابت ہوگئی- توبس صحت کے نمایت بلند کنگرے پر پہنچ گئی-

(١) قاضى ابن خلكان نے آپ كے حالات ميں آپ كا قول نقل كيا ہے-

وقال مالك قل رجل كنت اتعلم منه مامات حتى يجيئني و يستفدني (جلد اول صفحه٤٣٩)

امام مالکؒ فرماتے ہیں کہ کم ہوگا جس کس سے میں نے پچھ سیکھا ہو اور وہ فوت ہو گیا ہو - حتی کہ میرے پاس آوے اور مجھ سے پچھ دریافت کرے-

#### ولادت:-

آپ بعہد بنی امیہ خلیفہ ولید بن عبدالملک کے زمانہ میں <mark>۹۳ ہے</mark> میں مدینتہ الرسول ﷺ میں پیدا ہوئے۔اس سے پہلے سنہ میں مسلمانوں نے سپین فتح کیا تھا<sup>لیہ</sup> :

آپ عرب کے معزز قبیلہ ذی اصبح میں ہے ابو عامر کی اولاد ہے ہیں-سلسلہ نسب یوں ہے-مالک بن انس بن مالک بن ابی عامر"-

() ابوعامر کی نسبت حضرت شاہ صاحب نے مصفی میں لکھاہے کہ وہ صحابی ہیں۔اور سوائے غزوہ بدر کے سب غزوات میں آنخضرت ﷺ کے فدائیوں میں شامل ہو کر آپ کے ساتھ رہے یہ

علی شاہ صاحب نے توابوعام کو صحابہ میں شار کیاہے۔ لیکن حافظ ذہبی تجریدا ساء انصحابہ میں لکھتے ہیں کان فی زمن النبی صلی الله علیه و سلم و لم ار احد اذکرہ فی الصحابة لیخی ابوعام (ندکور) نبی علیقہ کے زمانہ میں تھا۔ (اس کے بعد لکھتے ہیں) اور میں نے کس (مصنف) کو شمیں دیکھا کہ اس نے ان کو صحابہ میں ذکر کیا ہو۔ (جلد دوم صفحہ ۱۹۳ نمبر شار ۲۱۹۱) حافظ ابن حجر نے بھی اصابہ میں حافظ ذہبی کا حوالہ بقد بم و تاخیر عبارت ذکر کر کے یونمی بغیر تردیدیا تائید کے جصور دیاہے (باب الکنی۔ حتم خالث صفحہ مطبوعہ کلکتہ صفحہ 113)

حفرت شاہ صاحب نے توا پناماخذ ذکر نہیں کیا۔ لیکن ذر قانی شرح مؤٹانے لکھاہے۔ کہ قاضی عیاض نے قاضی بکر بن العلاء القیشری ہے اس طرح نفل کیاہے (کہ وہ تحابی ہے) غالبًا حضرت شاہ صاحب کاماخذ قاضی عمیاض کی تحریر ہوگی-حافظ ابن عبدالبر نے بھی اسٹیعاب میں اس ابو عامر کا مطلقاًذکر نہیں کیا۔حالا نکہ تین اور مخضول کاذکر کیاہے۔ جن کانام ابوعامر تف-وابتدانیلم (۲) امام صاحب کے جدامجد کہ ان کانام بھی مالک ہے۔ کبار تابعین اور ان کے علاء سے ہیں۔ آپ کو حضرت عراش حضرت عائش حضرت حسان وغیر هم صحابہ رضی اللہ تعالی عسم سے روایت ہے اور پھر آپ سے آپ کے تینوں بیٹوں انس (والد امام مالک ) ابو سیل نافع اور ربیع نے اور دیگر بہت لوگوں نے روایت کی امام نسائی "وغیرہ نے آپ کو ثقہ کما میں جو میں فوت ہوئے۔ امام بخاری نے بھی تاریخ صغیر میں آپ کوان لوگوں میں شار کیا ہے جو دے جو اور میں فوت ہوئے۔

آپان چار جانبازو فاد اروں میں سے ہیں جو حضرت عثمان گا جنازہ اٹھا کر قبر ستان میں لے گئے تھے لیے حالا نکہ وہ وقت نہایت خوف اور بھاری فتنہ کا تھااور باغیوں کے ڈر سے کسی کواٹھانے کی جرات نہ پڑتی تھی۔

(س) امام صاحب کا چیا ابو سمیل بھی ثقات تا بعین سے ہے۔ امام صاحبؓ نے ان سے بھی بہت سے احادیث روایت کی ہیں۔

ان حالات سے معلوم ہو گیا کہ امام مالک پررگوں کی اولاد اور خاندان اہل علم سے ۔ -

ب-

<u>حليه :-</u>

<sup>·</sup> تاریخ طبری - ذکر حضرت عثمان" -

علی حضرت عمر کاسر مبارک بھی ایسا ہی تھااور الحمد نٹد کہ ہمارے سر دار اہل حدیث حضرت مولانا ثناء اللّٰہ صاحب مد ظلہ کاسر مبارک بھی ایسا ہی ہے اور بزرگ بھی ہے۔ علم قیافیہ میں ایساسر بزرگی اور عقلندی کی دلیل وعلامت ہوتا ہے۔

تخصيل علم :-

آپ کو تخصیل علم کے لئے مدینہ طیب سے باہر جانے کی ضرورت نہیں پڑی۔
کیونکہ مدینہ شریف اس دفت علم کا گہوارہ تھا۔ دس سال تک مہبط و منزل وحی کا مسکن رہنے کے بعد چو تھائی صدی تک خلافت راشدہ کا گھر ہونے کی وجہ سے ممالک اسلامیہ کامر کزاور عالم اسلامی کامر جع رہ چکا تھا۔ امام مالک کی صغر سنی میں خلیفہ عمر بن عبدالعزیز کے تھم سے علم حدیث کی تدریس کی مجالس اس میں قائم ہو چکی تھیں اور طریقہ تعلیم کا با قاعدہ ڈیھنگ پڑ چکا تھا۔ ''فقہاء سبعہ مدینہ'' کے فیوض کی نہریں ابھی تک جاری کی ابقاعدہ ڈیھنگ بڑ چکا تھا۔ ''فقہاء سبعہ مدینہ'' کے فیوض کی نہریں ابھی تک جاری محسی سے بڑے بڑے بڑے دورے ان کے علوم کے وارث اکیلے امام مالک ہوئے۔ جن کے علوم کے وارث اکیلے امام مالک ہوئے۔ جن کے علوم کے وارث اکیلے امام مالک ہوئے۔ حضرت شاہ صاحب مصفی میں فرماتے ہیں۔

وبود مالک درزا قامت- بزرگ سر- موثر سرنداشت بغایت سفید مائل بسرخی بود- سفید شده سر وریش او -وآكثر اخذ حديث اواز الهل مدينه است و علم زادست بدست ازیشان گرفت نخست علم فقه و فتاوی دواران میکرد بر حضرت عمرّ وومے واسطه عقد بود دریں باب و بعد ازان برفقها صحابه مثل ابن عمرٌ و عائشهٌ و ابن عباسٌ و ابوہریرہ و انس ؓ و جابرؓ دوران سے کرد وِ ایشاں مرکز دائرہ آمد ند و بعد ازیشان این کاروبار برفقها سبعة افتاد- مانند سعید بن سسیب و عروه و سالم و قاسم- و بعد ازیشان بر زبیری و يحيى بن سعيد وزيد بن اسلم و ربيعه و ابن الزناد و نافع و بعد ازیشان وارث ایشان امام مالک شدو حدیث و آثار ایشان تدوین فرمود و آنچه از سینه بسینه سنتقل سر شد دربطون . قراطیس و دیعت نمود- و اسل آفاق از جمیع امصار بسوئے او متوجه شدند-- چه درنقل حدیث وچه درفتاوی و سر آمدسمه

شد دروقت خود- وشمهرت عظیم یافتکه میچکس دران شهرت و قبول نز دیک بادو مشابه نبود- (صفحه ۲٬۵) ''امام مالکؒ دراز قد بزرگ سر تھے۔ تالویر بال بھی نہ تھے۔ نہایت سفیدرنگ ماکل بسر فی تھے۔ سر اور واڑھی ( کے بال) سفید تھے۔ علم حدیث زیادہ تر اہل مدینہ سے حاصل کیا-ارر علم کوان کے ہاتھوں ہاتھ لیا پہلے تو علم فقہ و فنادی کا مدار حضرت عمر پر تھااور وہی اس تشییج کے امام کی تھے-اور آپ کے بعداس کادوره دیگر فقهاء صحابه مثلاً حضرت این عمرٌ محضرت عائشةٌ محضرت ا بن عباسٌ 'حضرت ابوہریرہ 'حضرت انسؓ اور حضرت جابر رضی الله عنهم پر ہونے لگااور وہی اس دائرہ کے مرکز ٹھیرے -اوران کے بعدیہ کاروبار ' فقہا سبعه بریزامانند سعید بن مسیّب اور عروه بن زبیرٌ اور سالم بن عبدالله بن عمر -اور قاسم بن محر بن الي بكر صد ايق ك -اور ان ك بعد امام زبر ى اور يكيٰ بن سعیدانصاری اور زید بن اسلم اور ربیعة الرائی اورا بن الزیاد اور نافع پر (یژا) اور ان سب کے بعد ان سب کے وارث امام مالک ہوئے جنہوں نے ان کی احادیث و آثار کو مدون کیا اور جو کچھ (استادول کے) سینے سے (شاگردول کے ) سینے میں منتقل ہو تا چلا آیا تھااہے کا غذوں کے پیٹ کے سپر و کیا لینی لکھااور سب شہر دل کی ساری اسلامی دنیا آپ کی طرف متوجہ ہو گئ- کیا روایت حدیث میں اور کیا فتاوی میں اور آپ اینے زمانہ میں سب کے سر تاخ ہو گئے اور ایسی شہرت یائی کہ دوسرے مخض نے دیسی شہرت اور قبولیت یااس کے کچھ قریب بھی نہائی۔"

<u>قوت حافظ: -</u>امام مالک گاحافظہ نمایت تو ی تھا- چنانچہ آپ کے شاگر درشید امام معن بن عیسی جن کو آپ کی اخیر عمر تک خدمت و حضور ک کاشر ف حاصل رہا کہتے ہیں-

اللہ المطبقة العقدبار کے اس دانے کو کہتے ہیں جس میں سے انزی کے دونوں سرے ملاکر نکائے اور جوڑے جاتے ہیں۔ جیسے شہیج کے سرے پرامام ای لحاظ سے اس کا ترجمہ شہیج کا امام کیا گیا۔

كان مالك يتحفظ من الياء و التاء في حديث رسول الله صلى الله عليه و سلم (تذكره حلد اول صفحه ١٩١)

امام مالک رسول الله ﷺ کی حدیث کی می اورت (کے فرق) تک خوب یاد رکھتے تھے۔

آپ کے استاد 'امام زہریؒ نے ایک مجلس میں چالیس سے پھے اوپر حدیثیں بیان
کیں -امام رہید نے دوسرے دن آپ سے ذکر کیا کہ بمال (مدینہ میں) ایک ہے جووہ
(تمام حدیثیں جو آپ نے کل بیان کی تھیں (پوری) سنادے -امام زہری نے دریافت
کیا کہ وہ کوئن ہے ؟امام رہید نے کماا بن البی عامر (یعنی امام مالکؒ) امام زہری نے کما اسے
لے آؤ - امام مالکؒ نے وہ چالیس حدیثیں سنادیں - تو امام زہری کہنے گئے کہ میں نہیں
سمجھتا تھا کہ کوئی مختص میرے سواایہ ایادر کھنے والا باقی ہوگا ایا

امتخاب مشائخ میں احتیاط: -اصول حدیث میں دواصطلاحی لفظ ہیں تحل اور ادا
"تخل" شخے سے حدیث کے سکھنے کو اور ادا اپنے شاگر دوں میں بیان کرنے کو کہتے ہیں۔
عام طور پر محد ثین ضعیف و قوی ہر دو طرح کے راویوں سے ردایت کرتے رہے ہیں
(اور ایسے راوی تھوڑے ہیں کہ ان سے تحل ترک کیا گیا ہو) پھر روایت یا تصنیف میں
کسی نے تو صحاح روایات کو چھانٹ کر لکھا مثلاً حضر ات شیخین اور کسی نے ضعیف کا
ضعف ذکر کر دیا مثلاً امام تر ندی اور کسی نے قوی وضعیف کو ملاکر لکھا اور تقید کسی اور

کین امام مالک کی شان ان سب سے نرالی ہے۔ آپ کو اواء یاروایت کے وقت حیات نے اور است کے وقت حیات کے وقت حیات نے اور ضعیف کا ضعف ذکر کرنے کی ضرورت نہ پڑتی تھی۔ کیونکہ آپ تخل کے وقت ہی اس بات کی رعایت واحتیاط رکھ لیتے تھے کہ صرف ان مشائخ سے اخذ حدیث کریں جن کی نقابت و عد الت اور انقال و فقابت میں کلام نہ ہو چنانچہ محدث ابن حبان "
''اینی کتاب الثقات "میں لکھتے ہیں۔

ك تنذيب التهذيب ترجمه امام الكّ-

(۱) امام مالک فقهاء (ائم مجتدین) میں سے پہلے شخص ہیں ، جنہوں نے مدینہ (طیبہ) میں رجال (راویان حدیث) کی تنقید کی آپ صرف وہی روایت کرتے تھے جو صحیح ہواور سوائے ثقد روای کے کی دیگر سے حدیث نہ لیتے تھے اور (پھر یہ کہ )وہ (ثقه راوی) فقد اور دین اور (علم) و فضل اور عبادت والا بھی ہو (انتی مترجما)

(r) اورامام نسائی کا قول ہے کہ:

"میرے نزدیک تابعین کے بعد الم مالک سے بڑھ کر صاحب (شرافت و)
نجابت اور صاحب (عظمت و) جلالت کوئی بھی نہیں۔ اور نہ کوئی ان سے بڑھ کر
صاحب تقابت ہے اور نہ کوئی ان سے زیادہ (رسول اللہ علیہ کی) حدیث پر صاحب
(اعتبارہ) المانت ہے اور نہ ضعیف راویوں سے روایت نہ کرنے میں ان سے کم روایت
کرنے والا ہے۔ ہمیں (امام نسائی کو) معلوم نہیں ہواکہ آپ نے ہوائے عبدالکر یم
بھری کے کی متر وک راوی سے حدیث حاصل کی ہوئے

(ب) تخل روایت تو کیا آپ ناائل (جو روایت حدیث کے قابل نہ ہوں) کی مجالست بھی نہ کرتے تھے-چنانچہ آپ کے شاگر د قراد بن نوح کہتے ہیں-

(٣) آپ نے کوئی امر ذکر کیا-اس پر کسی نے یو چھا-یہ بات آپ سے کس نے بیان کی آپ نے فرمایا ما کنا نحالس السفھاء لیعن "ہم نادانوں اور ڈابلوں کی مجلس میں نہیں بیشاکرتے تھے-"(اسعاف المبطا بر حال المؤطا للسیوطی)

(٣) امام احمد بن حنبل ؒ کے بیٹے عبداللہ کتے ہیں کہ میں نے اپنے والد (بزرگوار) کو بیہ بات کہتے سنا کہ دنیامیں علماء کے فضائل میں کوئی بات اس سے بڑھ کر نہیں کہ امام مالک گیتے ہیں۔انه ما حالس سفیھا قط و لم یسلم من هذا احد غیر مالك لیعنی میں نے بھی کسی نادان (نااہل وغیر فقیہ) کی مجلس نہیں کی۔اور اس سے سوائے امام مالک ؒ کے کوئی نہیں بحایا

ل ترنّد يبالتهذيب جلد • اصفحه ٩ -

<sup>•</sup> تنذيب التهذيب جلد • اص ٩-

س اسعاف المبطاير جال المؤطالكسيوطي-

محكم دلائل و برابين سے مزين، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مكتبہ

## (۵) امام یحیٰ بن سعیدالقطان کہتے ہیں-

امام مالک کی روایت اس لئے مقبول ہے کہ آپ (قوی وضعیف میں) تمیز کرتے تصاور کثرت سے (کریدو) پڑتال کرتے اور جس میں کچھ لغزش پائی جائے اسے ترک کر دیتے تھے۔

### (١) امام شعبه بن حجاج كت بير-

امام مالک ممیزین میں سے تھے۔ میں نے آپ کو کہتے سنا کہ ہر شخص اس لائق نمیں کہ اس کی روایت لکھی جائے آگر چہ ان میں ذاتی فضیلت کتنی ہی کیوں نہ ہو کیو نکہ یہ رسول اللہ عظیم کی اخبار (واحادیث) ہیں۔ پس صرف ان لوگوں سے لینی چا ہمیں جو ان کے اہل ہوں۔

## (٤) ابن داہب(آپ کے ایک ٹاگرد) کہتے ہیں کہ

امام مالک ہے کہا گیا کہ آپ نے اہل عراق سے کیوں روایت نہیں لی؟ آپ نے فرمایا ہیں ان کو دیکھا کہ یہاں (مدینہ میں) آتے ہیں تووہ غیر ثقنہ لوگوں سے (بھی) روایات اخذ کر لیتے ہیں۔ اس پر میں نے کہاای طرح وہ (عراقی) اپنے شہروں میں بھی غیر ثقنہ راویوں سے روایات لے لیتے ہیں۔

اس قتم کی روایات بکثرت ہیں لیکن ہم بنظرا نحصار ای شار پر بس کرتے ہیں -ان سب سے صاف معلوم ہو جاتا ہے کہ امام مالک ادائے حدیث تو کیا تخل حدیث میں بھی نمایت احتیاط کرتے تھے-اس لئے حضرت شاہ صاحب مصفی میں فرماتے ہیں-

بالجمله این چهار اما مانند که عالم را علم ایشان احاطه کرده است امام ابو حنیفه و امام مالک و امام شافعی و امام احمد این دو امام متاخر شاگرد امام مالک بودندو مستمندان از علم او- ودر عصر تا بعین نبودند مگر ابو حنیفه- آن یک شخصے ست که روئس محدثین مثل احمد و بخاری و مسلم و ترمذی و ابو داؤد و نسائی و ابن ماجه و دارمی یک حدیث

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ازوم درکتا بهائر خود روایت نه کرده اند- و رسم روایت حدیث ازوم بطریق ثقات جاری نشدو آن دیگر شخصر است که اېل نقل اتفاق دارند که برآنکه چون حدیث بروایت او ثابت شد بذر وه اعلی صحت رسید (صفحه ۷۰ ۲) "حاصل کلام یہ کہ یہ چارامام ہیں- جن کے علم نے دنیائے اسلام) کا احاطہ کیاہے -امام ابو حنیفۂ وامام مالک ؓ اور امام شافعیؓ اور امام احمد بن حنبلؓ ہیہ دو پچھلے امام ( یعنی امام شافعیؓ اور امام احدؓ ) امام مالکؓ کے شاگر تھے <sup>الے</sup> اور آپ کے عملم ہے حاجت یوری کرنے والے اور (ان میں ہے) زمانہ تابعین میں سوائے امام ابو حنیفة اور امام مالک کے کوئی نہ تھا-ان میں ہے ایک (امام ابو حنیفة ) تووہ تحض ہیں کہ ان سے سر داران محدثین مثل امام احدؓ اور امام بخاریؒ اور امام مسلمٌ اورامام ترنديٌ اورامام ابو داؤرٌ اورامام نسائيٌ اورامام ابن ماجيٌ اورامام داريٌ نے ایک حدیث بھی اپنی کتابوں میں ردایت نہیں کی اور ان (امام ابو حنیفیہ) سے حدیث کی روایت کی رسم جاری نہ ہوئی۔ اور دوسرے (اہام مالک )وہ شخص ہیں کہ محتین کا اس بات پر انفاق ہے کہ جب کوئی حدیث ان کی روایت سے ثابت ہو گئی توصحت کے سب سے بلند کنگرے پر پہنچ گئی۔"

تصنیفات امام مالک (مؤطا): - امام مالکؒ کی تصنیفات کئی ایک ہیں لیکن سب سے زیادہ مشہوران کا"مؤطا" ہے - کسی تصنیف میں جس قدر وجوہ فضیلت ہو سکتے ہیں وہ سب مجموعی طور پر اس کتاب کو حاصل ہیں -

سی کتاب کی فضیلت یا تواس کے مصنف کی فضیلت کے لحاظ سے ہوتی ہے۔یا التزام صحت کی جہت ہے یاادلیت د نقدم کی نظر سے یازمانہ تصنیف میں اس کی شہرت کی

ل الم شافعی توامام مالک کے باواسط کے شاگرد تھے-اور امام احد بالواسط کیونکہ امام احد المام احد المام احد المام احد المام احد المام احد المام الك کے شاگردادر آپ سے فیض اٹھانے والے ہوئے-

وجہ ہے'یااس فن کے علماء کی قبولیت کے روہے -اور بیرسب جہتیں"موطا"کو حاصل ہیں-

۔۔ <u>وجہ اول : -</u> یعنی مصنف کی فضیلت اوپر گذر چکی - جس کے اعادہ کی ضرورت نہیں -

امر دوم - بعنی التزام صحت اس کے لئے اوپر کا بیان جو ''انتخاب مشاکع'' کے متعلق لکھا گیا-وہ اسی نقطہ خیال سے لکھا گیا کہ امام مالک ؒ نے اپنی کتاب ''مؤطا''کو اوپر کی احتیاط سے حاصل کی ہوئی احادیث سے مرتب کیا- جن کی قبولیت میں کوئی کلام نہیں ہوسکتا-چنانچہ امام شافعیؒ فرماتے ہیں-

ما على ظهر الارض كتاب بعد كتاب الله اصع من كتاب مالك أله و رئز مين برقر آن شريف ك بعد كوئى كتاب مؤطاله مالك سي وياده صحح نيس ب

<u>ف: -</u> شاہ ولی اللہ صاحب (رحمتہ اللہ علیہ) نے مصفی میں التزام صحت مؤطا کے ذیل میں ان امور کا بھی ذکر کیا ہے - جن میں بعض دیگر مجمتدین کو امام مالک ؒ ہے قدرے اختلاف ہے -اس جگہ اس کی نقل کی ضرورت نہیں -

<u>ف:-</u> امام مالک ّ نے اجلہ صحابہ مثلاً حفزت عبداللہ بن عمر " حفزت عائشہ" حضزت ابو ہر ریرہ " حضزت انس " حضزت جابر " حضزت ابوسعید خدری اور حضزت سل اللہ کی احادیث جن اسادوں کے ساتھ "موطا" میں روایت کی ہیں - حضرت شاہ صاحب کی احادیث جن اسادوں کے ساتھ "موطا" میں روایت کی ہیں - حضرت شاہ صاحب نے ان اسانید کاذکر کر کے کہا ہے -

"امام.مالک بایی اسانید قریب پانصد حدیث روایت کرده است و آن احادیث اصحح واقوی حدیث آنحضرت اند صلی الله علیه و سلم در مشارق و مغارب زمین" (صفحه ۱۲۰) ان احادیث می بوج قرب زماند و سکونت مدینه طیب و سائط تحوژے میں - کی

ل معنی ص علمام شافعی کی یہ رائے صحیح بخاری کی تصنیف سے پیشتر کی ہے۔ ل

میں صحابی تک صرف ایک واسط ہے کسی میں دو۔ مثلاً حضر تا بن عمر کی وہ روایات جن میں نافع یا عبداللہ بن دینار کا صرف ایک ایک واسطہ ہے۔ اسی طرح حضر ت جابر تک وہ ب بن کیسان کا ایک واسط ہے۔ اور حضر ت عائشہ کی احاد بیث جن میں امام زہری اور امام قاسم کے صرف دو دو وو اسطے ہیں۔ یہ قلت و سائط یا علو اسناد کسی دیگر امام کو جس کی تصنیف آج ہمارے ہا تھوں میں ہے حاصل نہیں ہوئی۔ امام ابو حنیفہ ہر چند کہ امام مالک تصنیف آج ہمارے ہیں مثلاً سے عمر میں تیرہ سال بڑے ہیں۔ لیکن ان کی اسناد میں صحابی تک زیادہ واسطے ہیں مثلاً حضر ت عبد اللہ بن عمر تک عن حماد عن موسی بن مسلم عن مجابد عن عبد اللہ بن عمر کتاب الا تار۔ الصلوة فی السفر) تین واسطے ہیں۔

امام مالک کی" قلت وسائط" کے ساتھ "انتخاب مشائخ" میں احتیاط کو بھی ضم کیا جائے تو حضرت شاہ ولی اللہ صاحب کی رائے کی صحت صاف طور پر معلوم ہو سکتی ہے کہ امام مالک کی روایات اصح اور اقوی ہیں۔

<u>امر سوم: -</u> یعنی اولیت و نقذم اس میں بھی مؤطالول نمبر پر ہے حافظ مغلطائی کا قول ہے-

اول من صنف الصحيح مالك (مصفى صفحه٧)

لعنی سب سے اول جس نے حدیث کی تصنیف کی 'وہ امام مالک میں -

خاکسار کہتا ہے کہ ہر چند کہ اہام ہالک ہے پیشتر بھی اور آپ کے زمانہ میں بھی کی بزرگوں نے احادیث کتابی صورت میں جمع کیں 'لیکن اہام ہالک کے ''مؤطا'' میں خاص خصوصیتیں ہیں جن کی وج سے وہ اولیت کے رتبہ پر ہے۔وہ یہ کہ اہام ہالک نے اپنی کتاب کو فقتی ابواب کی تر تیب پر لکھا۔ جس سے وہ نصاب تعلیم کے لائق ہوئی اور اس میں مند احادیث میں سے صرف صحیح احادیث درج کیں جن میں کی کو کاوش کرنے کی ضرورت نہ رہی۔

ل ہے امام قاسم حضرت ابو بمرصدیق کے بیٹے محمد کے بیٹے تھے-مدینہ کے اجل علماء و فقهاسبعہ میں سے تھے-

آپ ہے پیشتر جو تصانیف ہو ئیں-وہ اس طرز پر نہ تھیں-اور خالص صحاح کا مجموعہ تھیں اور نہ وہ درس تدریس کے لائق معجھی گئیں۔ بلکہ صرف مصنف کی یاد داشت معجھی گئیں اور داخل تدریس نہ ہونے کی وجہ ہے ان کا سلسلہ آگے کو نہ جیا- کیکن ''مؤطا'' کواول توخو د امام مالکؒ نے اپنے درس حدیث میں رکھا-اور اس نظر ہے بیہ پہلی کتاب ہے جس کا قر آن کے بعد درس دیا گیا-اور امام مالک ؒ کے شائق شاگر دول نے (جو وہ بھی امام فن ہوئے )امام مالک ہے روایت کر کے دور دست بلاد میں اس کی اشاعت ک - جس ہے اس کی شہرت تمام بلاد اسلامیہ میں ہو گئی اور لو گوں نے اسے نہایت شوق و محبت ہے ہاتھوں ہاتھ لے لیا-امام مالک کی دیکھادیکھی آپ کے وقت میں جن لوگوں نے تصانیف لکھیں۔وہ بھی آگے کونہ چلیں چنانچہ حضرت شاہ صاحب فرماتے ہیں۔ وجماعت دیگر نیز بتصانیف پرداختند پس گفة شر باسام مالک تو نفس خودرا در محنت انداخة بودي بتصنيف ايل كتاب- وحالامرد مان امثال أن ساختند فرمود خواسد دانست كة مقبول نه خوامد شدازين تصانيف مگر أنچه بان وجه الله را اراده كرده باشند- پس بعد زمانے نام و نشان آن كتب شنيده نشد گویا در چاه انداخته شد آنهارا (مصفی صفحه ۱) " دوسرے لوگوں نے بھی تصنیفات شروع کیس توامام مالک ہے کہا گیا کہ آپ نے اینے آپ کواس کتاب (مؤطا) کی تصنیف سے (بہت) محنت میں ڈال رکھا تھا۔ مگراب تو دوسر ہے لوگوں نے بھی اس کی مثل بناڈالی ہیں۔ (اس پر) آپ نے فرمایا می کو معلوم ہو جائے گاکہ ان تصانیف میں ہے کوئی قبول نہ ہو گی گروہی جس ہے اللہ تعالیٰ کی ر ضامندی جاہی گئی ہے - پس پجھے

> میں ڈال دیا گیا۔" اس کے بعد حضرت شاہ صاحب فرماتے ہیں۔

زمانہ کے بعدان کتابوں کانام و نشان بھی سنائی نہ دیا۔ گویا کہ ان سب کو کنو کیں

و مالک روزے از مطرف بن عبدالله پر سید که مرد مان چه میگویند درمؤطا؟ گفت الناس رجلان محب مطری و حاسد مفتری مرد مان دو قسم اند بعض دوست مبالغه کننده است درثنا و بعض حسد کننده افتراء نمائنده پس گفت مالک ان مدبک عمر فتری مایرید الله به اگر دراز کرده شود در حق تو عمر را خوابی دید آنچه اراده کرده است خدا تعالی با او (صفحه ۱۰) "امام مالک نے ایک روز (ایخ شاگرد) مطرف بن عبداللہ ہے پوچھاکہ لوگ مؤظا کے بارے میں کیا کتے ہیں؟ انہول نے کمالوگ دو قتم کے ہیں۔ بعض دوست ہیں جوصف و شامیں مبالغہ کرتے ہیں۔ اور بعض حاسد ہیں جوافتراء باند سے ہیں۔ اس بی جوصف و تود کھ لے گاکہ الله پر آپ نے فرمایا (اے مطرف!) اگر تیری عمر (پچھ) دراز ہوئی تو تود کھ لے گاکہ الله پر آپ نے فرمایا (اے مطرف!) اگر تیری عمر (پچھ) دراز ہوئی تو تود کھ لے گاکہ الله تعالی اس (کتاب) سے کیااراده کر تا ہے۔"

خاکسار کہتا ہے کہ اگر چہ امام مالک نے اس پیشگوئی کی نسبت المام کادعوی نمیں کیا۔ لیکن صورت واقعہ نے بتادیا کہ یہ بات خود ستائی کے خیال اور ہوائے نفسانی سے نمیں نکلی بلکہ یہ ایک القائے ربانی تھااور امام مالک جیسے "صادق الاحوال" بررگوں پراللہ تعالیٰ کا ایسا فیض کچھ تعجب نمیں چنانچہ حدیث میں ہے۔ رب مدفوع بالابواب لو اقسم علی الله لابره (مشکوة صفحہ ۴۳۸)

غرض مؤطا کی اولیت ایک توزمانہ کے لحاظ سے ہے۔ دیگر رتبہ کے لحاظ سے بھی ہے کہ تر تیب فقتی وا بتخاب صحاح میں یہ کتاب اپنے بعد کے مصنفین کے لئے رہنماو پیشوا ٹھیر کی مابعد کی کتابوں میں سب سے افضل واضح صححین ہیں۔ان کا علو مرتبہ سب میں مسلم ہے۔ان تینوں کتابوں کو مجتمدانہ و محدثانہ نظر سے مطالعہ کرنے والے کو یہ دونوں ترتیب وانتخاب میں مؤطا کے نقش قدم پرپائی جائیں گی۔ چنانچہ حضرت شاہ صاحب مصنی میں فرماتے ہیں۔

و اما تلقى اصحاب كتب سته آنرا بقبول پس اظهر ازان ستكه

گفته شود بخاری تا وقتیکه از مالک متصل مرفوع یا بدعدول نمی کنداز وے بروایت غیروے - مگر آنکه بشرط خود نیا بدپس شوالهد می آرد برائے او - دربسیارے از مواضع آثار موطا را استشهادمی کند باشارات حدیث و ایما آت آن (صفحه)

امر چہارم - یعنی شرت و قبولیت کے متعلق تو مؤطا کو ایک الیی خصوصیت حاصل ہے - جو سمی دیگر کتاب کو نہیں ہو سکی - جس قدر چشیات سے لوگوں کے طبقات کی تقتیم ہو سکتی ہے ان سب کے روسے ہر طبقہ کی ایک خاصی جماعت نے مؤطا کو روایت کیا-اور اس کے لئے دور دست بلاد اسلامیہ سے سفر کر کے مدینہ طیبہ کی خاک یاک کو سرمہ چشم بنایا-حضرت شاہ صاحب مصفی میں فرماتے ہیں-

اما شهرت مؤطا پس از امام مالک مؤطا راجم غفیر از سر فریق کرده انداز پادشابها رشید و امین و مامون بلکه گفته اندکه مهدی و بهادی نیز روایت کرده اند— و از مجتهدین شافعی و محمد بن الحسن بلا واسطه واحمد عن عبدالرحمن بن سهدی و جماعات عنه و ابو یوسف عن رجل عنه— و از محدثان جماعات که حصر آنها میسر نیست— واز اصحاب مالک یحیی بن یحی مصمودی و ابن قاسم و رضیع— واز صوفیاء خوالنون مصری وغیرآن— واز ابهل مصر و شام و عراق و یمن و خراسان بهمه روایت کرده اند (صفحه)

"مؤطاکی شرت کی تفصیل بیہ ہے کہ اسے امام مالک (کی زبان) سے ہر طبقہ کی جماعت کشر نے روایت کیا ہے (چنانچہ) باد شاہوں میں سے ہارون رشید اور (اس کے دونوں بیٹوں) مین اور مامون رشید نے - بلکہ کتے ہیں کہ خلیفہ مہدی ادر ہادی نے بھی روایت کیا ہے - اور ائم ہمتدین میں سے امام شافع اور امام محمد بن حسن نے توبے واسطہ (بالمشافہ) اور امام احد نے عبدالرحمٰن بن اور امام محمد بن حسن نے توبے واسطہ (بالمشافہ) اور امام احد نے عبدالرحمٰن بن

مهدی کے واسط سے اور پھر ان سے ایک جماعت کثیرہ نے روایت کیا-اور امام ابو یوسف نے بھی ایک شخص کے واسط سے روایت کیا-اور محدثین میں سے اتنی بھاری جماعت نے روایت کیا کہ اس کا حصر آسان نہیں ہے -اور امام مالک کے اصحاب میں سے کی بن کی مصمودی مغربی اور ابن قاسم مصری اور رضیع نے روایت کیا-اور صوفیاء میں سے حضرت ذولنون مصری وغیرہ نے اور اہل مصر واہل شام واہل یمن اور اہل خر اسان (دور در از علاقوں سے کیے اس نے روایت کیا ہے -

اسی طرح حضرت شاہ صاحب حجمۃ اللّٰدیمیں فرماتے ہیں۔

وقد رواه عن مالك بغير واسطة اكثر من الف رجل- وقد ضرب الناس فيه اكباد الابل الى مالك من اقاصى البلاد كما كان النبي صلى الله عليه و سلم ذكره في حديثه فمنهم المبر زون من الفقهاء كالشافعيُّ و محمد بن الحسن و ابن وهب و ابن القاسم و منهم نحارير المحدثين كيحيي بن سعيد القطان و عبدالوحمن بن مهدي و عبدالرزاق و منهم الملوك و الامراء كالرشيد و ابنيه و قد اشتهر في عصره حتى بلغ على جميع ديار الاسلام ثم لم يات زمان الا وهو اكثر له شهرة و اقوى به عناية و عليه بني فقهاء الامصار مذاهبهم حتى اهل العراق في بعض امرهم و لم يزل العلماء يخرجون احاديثه ويذكرون متابعة وشواهده ويشرحون غريبه و يضبطون مشكله و يبحثون عن فقهه و يفتشون عن رجاله الي غاية ليس بعدها غاية و ان شئت الحق الصراح فقس كتاب المؤطأ بكتاب الاثار لمحمد والامالي لابي يوسف تجدبينه وبينهما بعد المشرقين فهل سمعت احدا من المحدثين و الفقهاء تعرض لهما واعتنی بهما (حلد اول مصری ص ۱۳۲٬۱۳۲)

اور بے واسطہ (براہ راست)امام مالکؓ سے ایک ہزار سے زیادہ لوگول نے اے روایت کیااور لوگول نے اس کی تخصیل میں دور دراز شہروں ہے امام مالک کی طرف ( سفر کر کے )او نیوں کی حیصا تیوں کو پیٹ مارا( لیعنی او نیوں پر سوار ہو ہو کر بہنیے)جس طرح که آنخضرتﷺ نے اپنی حدیث (مبارک) میں اس بات کا ذکر کیا تھا کیں ان ( سفر کرنے والوں ) میں سے بعض تو بہت ز برد ست فقها ماهرین فن میں مثلاً لهام شافعی اور امام محمد بن حسن اور ابن و ہب اور ابن قاسم اور بعض ان میں ہے چوٹی کے محدث ہیں۔ مثلاً کیجیٰ بن سعید قطان اور عبدالرحمٰن بن مهدی اور عبدالرزاق اور بعض ان میں ہے باد شاہ و سلاطین ہیں مثلاً ہار ون رشید اور اس کے دونوں مینے (امین وما مون) اور آپ کے زمانہ ہی میں اس کتاب مؤطا کی شہرت تمام اسلامی دیار میں جہنچ گئی- پھر جو زمانہ آتا گیااس میں اس کی شهر ت زیادہ ہی زیادہ ہوتی گئی اور اس طرف لوگوں کی توجہ بھی زیادہ ہی ہوتی گئی- (چنانچہ) اس پر فقهائے (امت) نے (اینے اینے)شہروں اور (علاقوں) میں اینے ندا ہب کی بنا رکھی حتی کہ تعض امور میں اہل عراق (حفیوں) نے بھی اور علا ہمیشہ اس کی احادیث کی تخ تج کرتے رہے اور اس کے متابعات و شواہد ذکر کرتے رہے ہیں -اور غریب الفاظ کی شرح اور اس کے مشکلات کا ضبط اور اس کی فقہ ہے

نسس عبارت میں حضرت شاہ صاحب نے اس حدیث کی طرف اشارہ کیا جو جامع ترفد کی میں مضرت ابوہر میرۃ ہے مروی ہے یوشک ان بصرب الناس اکباد الابل یطلبون العلم فلا بعدون احدا اعلم من عالم المعدینة۔ هذا حدیث حسن (فی تبحیہ صحح) پینی وہ زمانہ قریب آرہا ہے کہ لوگ علم کی طلب میں او نوں کی چھاتیاں پینیں گے اور (اس وقت) مدینہ (طیب) کے ایک عالم سے بڑھ کر نام والا کسی کونہ پائیں گے سرتہ کہا کہ یہ حدیث حسن ہے اور ایک نسخہ میں عالم سے بڑھ کر نام والا کسی کونہ پائیں گے سرتہ کہا کہ یہ حدیث حواس حدیث کے راواول ہے کہ حجے ہے۔ اس کے بعدامام ترفہ کی کہتے ہیں کہ امام سنیان بن عینہ جو اس حدیث کے راواول میں سعی فیہ میں اس کا بھی اور امام مالک بن انس ہیں رحمہ انڈ وارضاہ۔ اللّٰهم اغفر لکتابه و لمن سعی فیہ برحمت کی اراحم المواحمین۔

بحث اور اس کے رجال (راویوں کے حال) کی فیشش (وپڑتال) اس حد تک کرتے رہے کہ اس کے بعد کوئی حد نہیں ہے۔ اور اگرتم خالص حق معلوم کرتا چاہتے ہو۔ تو (امام مالک کی) کتاب مؤطاکا مقابلہ امام محمد کی کتاب الا نار اور امام ابویوسف کی کتاب الا مالی سے کرو تو اس میں اور ان دونوں میں بعد المشرقین (مشرق و مغرب کا فاصلہ) پاؤ گے۔ کیا تم نے کہیں سنا کہ کسی محدث نے ان دونوں (کتاب الا نار اور کتاب الامالی) کی (پچھ بھی) پرواہ کی اور ان کو خیال میں رکھا۔"

شاہ صاحب نے ان چند جملوں میں کوزہ میں دریابند کر دیا ہے۔ اس کی توضیح یوں ہے کہ دنیوی ترقی و عروج کا کمال بادشاہت تک ہے۔ اور عموماً شاہی اشغال و نداق سخصیل و خدمت علم کے رستہ میں مزاحمتیں ڈالتے ہیں۔ لیکن مؤطا کی شہرت کا آوازہ جمرہ معجد سے نکل کر کوکب شاہی تک جا پنچااور اس نے ہارون رشید وامین و مامون رشید اور ہادی و مهدی جیسے خلفاء کو بھی مخصیل وروایت حدیث کے لئے بے تاب کر دیا۔ چنانچہ ان سب نے مدینہ طیبہ کا سفر کیااور اہام مالک کے سامنے زانو نے اوب یہ کر شاگر دانہ طور پر امام مالک سند حاصل کی۔

طبقہ ثانیہ یعنی مجتمد بن و محدثین میں مؤطاکی شہرت و قبولیت گو ظاہر میں تعجب خیز نہیں ہے کیونکہ کسی علمی کتاب کی قدر اگر علماء نہ کریں تو اور کون کرے ؟ لیکن مجتمدین و اکا ہر محدثین کے علو مر تبت کے لحاظ سے جب تک مؤطا ان کے نزدیک قابل تخصیل نہ سمجھی جاتی وہ اس کے لئے لمبے سفر ہر گز گوارانہ کرتے اور جنہوں نے ایل تخصیل نہ سمجھی جاتی وہ اس کے لئے لمبے سفر ہر گز گوارانہ کرتے اور جنہوں نے اسے قبل از درجہ اجتماد حاصل کیا ہو بعد از ان اس کی منداحادیث کے ویسے ہی قائل نہ رہتے جیسے پہلے تھے۔ چنانچہ حضرت شاہ صاحب مصفی میں فرماتے ہیں۔

واصل مذهب شافعی و سر مشق اجتهاد او مؤطا مالک ست در بعض جامها تعقب کرده است و در ترجیح روایات اختلاف نموده است و محمد را در مبسوط و غیر آن سرمایه

فقاہت سؤطا است و اثار یکہ از امام ابوحنیفہ روایت کر دہ است جمیع مسائل فقہ راکفائت نمی کند و در مؤطا بسیار حاسے گوئد و به اقول و به کان یقول ابو حنیفة (صفحه ۷)

"امام شافی کے ندہب کااصل اوران کے اجتماد کی سر مشق امام مالک کامؤطا ہواور بعض جگد (امام شافی نے) تعاقب بھی کیاہے -اور ترجیح روایت میں اختمان بھی کیاہے -اور مسوط وغیرہ میں امام محمد کی فقاہت کا سرمایہ بھی مؤطاہی ہے ورنہ وہ آثار جو انہول نے امام ابو صنیفہ سے روایت کے جی فقہ کے جیج مسائل میں کفائت نہیں کرتے اور امام محمد اپنے مؤطا میں امام مالک کی روایت ذکر کرنے بعد بہت جگد کہتے جی کہ میں بھی میں کہتا ہوں اور امام ابو حنیفہ بھی میں کہتا ہوں اور امام ابو حنیفہ بھی میں کہتا ہوں اور امام ابو حنیفہ بھی میں کہا کرتے تھے۔

شاہ صاحب اس سے پہلے امام مالک کی فضیلت کے ضمن میں لکھتے ہیں۔ و مذہب شافعی فی الحقیقت تفصیل کتاب اوست و امام محمد را سرمایہ فقاہت در مبسوط علم اوست (صفحه؟) امام شافعی کا ند ہب در حقیقت آپ کی کتاب (مؤطا) کی تفصیل ہے اور امام محمد کی فقاہت کاسر ماید اپنی کتاب مبسوط میں آپ ہی کاعلم ہے۔

طبقہ ثالثہ صوفیا کا ہے۔ اس طبقہ کی زیادہ تر کو شش عمل اور خاص کر کیفیات قلب کی اصلاح میں ہوتی ہے لیکن عمل کے لئے صحیح علم کی دیری ہی ضرورت ہے، جیسی کہ محکم و درست دیوار کو استوار و درست بنیاد کی۔ اس لئے بڑے بڑے براے مشاکخ صوفیہ اس مشکوۃ نبوت کے لئے دور دور سے کڑی اور دشوار منزلیس کے لئے دور دور سے کڑی اور دشوار منزلیس کے کے کرے بھد شوق و نیاز کشال کشال مہبطوحی و مرکز نبوت مدینہ طیبہ میں پہنچ۔ کے کرے بھد شوق و نیاز کشال کشال مہبطوحی و مرکز نبوت مدینہ طیبہ میں پہنچ۔ دور کر ایمان کے بام یہ سب طالب دیدار جا پہنچ،

شاہ صاحب رحمتہ اللہ علیہ نے مصرو خراسان وغیرہ مقامات کا ذکر کر کے اس طرف اشارہ کیا ہے کہ علاوہ اس کے ہر طبقہ کے شاکفتین علم نے مؤطا کی مخصیل کے کئے مدینہ طیبہ کاسفر کیا۔ یہ بھی قابل لحاظ ہے کہ مقامات کے قرب وبعد کے لحاظ سے بھی مؤطا کی شہرت خود حضرت مصنف رحمتہ اللہ علیہ کے وقت ہی میں مشارق و مغارب بلاد اسلامیہ میں جا پنچی۔ چنانچہ مشرق کی طرف خراسان تک اور شال کی طرف شام تک اور جنوب کی طرف یمن تک اور مغرب کی طرف اندلس (سپین) تک طرف شام تک اور جنوب کی طرف اسلامی سلطنت کی حدود کی مختص ۔ بھی بن بھی مصمودی جس کی روایت کا نسخہ آ جکل زیادہ متد اول ہے وہ اندلس (سپینی) تھااور ای وجہ سے امام مالک کا خرب زیادہ تربلاد مغرب میں بھیلا۔

تفصیل بالا سے معلوم ہو سکتا ہے کہ امام مالک کی کتاب "مؤطا" اسلامی کتب خانہ میں قر آن شریف کے بعد ایک خاص خصوصیت کی کتاب ہے اور جائز ہے کہ ہم اس کے مصنف کی فضیلت اور فیض علمی کے لحاظ سے یہ مثال بیان کریں کہ جس طرح نوح علیہ السلام کے بعد جملہ بنی آدم کی پیدائش نسب کار جوع حضرت نوخ کی طرف ہے اس طرح امام مالک کے بعد جملہ محد ثین کی علمی نسبت کار جوع امام مالک کی طرف ہے اس طرح امام مالک کے بعد جملہ محد ثین کی علمی نسبت کار جوع امام مالک کی طرف ہے ۔ عرب و عجم 'مشرق و مغرب میں جمال جمال تخت اسلامی متمکن ہو تار ہاوہال وہال امام الک کے فیض درس کی بساط بچھتی اور مسند گئتی رہی۔ چنانچہ حضرت شاہ صاحب حجت الله میں فرماتے ہیں۔

وكان مالك من اثبتهم فى حديث المدنيين عن رسول الله صلى الله عليه و سلم و اوثقهم اسبابا و اعلمهم بقضايا عمر و اقاويل عبدالله بن عمر و عائشة و اصحابهم من الفقهاء السبعة و به بامثاله قام علم الرواية والفتوى فلما وسدالية الامر حدث و افتى وافاد واجاد و عليه انطبق قول النبى صلى الله عليه و سلم يوشك ان يضرب الناس اكباد الابل يطلبون العلم فلا يجدون احدا اعلم من عالم المدينة على ماقاله ابن عيينه و عبدالرزاق و ناهيك بهما فجمع اصحابه رواياته و مختاراته و لخصوها و حرروها و محكم دلائل و برابين سے مزين، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مكتب

شرحوها وخرجوا عليها و تكلموا في اصولها و دلائلها و تفرقوا الى المغرب و نواحي الارض فنفع الله بهم كثيرا من خلقه و ان شئت ان تعرف حقيقة ما قلناه من اصل مذهبه فانظر في كتاب المؤطا تجده كما ذكرنا- (حجة الله مصرى جلد اول ١٤٥١، ١٤٥) امام مالک ان لو گوں میں ہے تھے جو رسول اللہ علیہ کی حدیث میں جو اہل مدینہ کی روایت ہے ہو-سب ہے پختہ وضائطہ تھے-اور ایناد میں سب ہے زیادہ ثقہ تھے۔اور حفزت عمر ﷺ کے فیصل جات کے اور حفزت عبداللہ بن عمرٌ اور حصرت عائشةٌ اوران کے شاگر دول بعنی فقهائے سبعہ کے اقوال کے سب سے زیادہ عالم تھے-اور آپ (اہام مالک )اور آپ کے نمونہ کے لوگوں ہے ہی روایت و فتوی کا علم قائم ہوا۔ پس جس وقت پیر امر (تحدیث وافقاً) آپ کے سپر د ہوا تو آپ نے حدیث بھی پڑھائی اور فتویٰ بھی جاری کئے اور ( کُلُوقِ کو) فائدہ پہنچایا-اور (اس کام کو)انچھی طرح نبھایا-اور آپ ہی پر ر سول الله علی این حدیث منطبق ہوئی کہ وہ زمانہ قریب ہے کہ لوگ علم کی تلاش میں او نٹول کی چھاتیاں چیٹیں گے۔ پس(اس وقت)مدینہ طیبہ کے ا یک عالم سے (جو اس وقت ہو گا) کسی کو بڑھ کر علم والا نہ یاویں گے۔ بموجب اس روایت کے جوامام سفیان بن عینید اور امام عبد الرزاق نے بیان کی اور تجھے (اے قاری) یہ دونوں امام کافی میں۔ پس آپ (امام مالک) کے شاگر دول نے آپ کی روایت و مختارات کو جمع کیااور ان کو مخص کیا - اور تحریر کیا-اور ان کی تشریحات کیس اور ان بر تخ یجیں کیس اور ان کے اصول و ولائل میں (عالمانہ ) کام کیا (غرض سب نے امام مالک کی مرویات کی مختلف طور پر خدمت کی )اور (آپ کے شاگرد) مغرب اور (اسلامی) و نیا کے دیگر نواح میں پھیل گئے تواللہ تعالیٰ نے ان کے ذریعے اپنی بہت ہے مخلوق کو علمی نفع پنجایا-اور اگر تواس کی امرکی حقیقت معلوم کرنی چاہئے جو ہم نے

آپ (امام مالک) کے مذہب کے اصل کی بابت ذکر کیا ہے۔ تو تو (ان کی) کتاب مؤطاکود مکھ کہ تواہے ویساہی پائے گا جیسا کہ ہم نے ذکر کیا۔

رجوع مطلب: امام مالک نے جس احتیاط اور تنقید سے اجادیث نبویہ کو جمع کیاوہ روش صرف امام مالک تک ہی محدود ندرہی بلکہ وہ زمانہ ما بعد کے محدثین کے لئے ایک نمایت ہموار و بختہ شاہر اہ ثابت ہوئی - چنانچہ یہ بات امام شافع آمام احد اور آپ کے شاگر دوں امام بخاری و امام ابو داؤر نیز امام مسلم آمام ترزی و غیر ہم کی تصانیف پڑھنے سے صاف نظر آجاتی ہے -

اس لئے امام مالک کے زمانہ سے بعد کے زمانہ پر کوئی سوال نہیں آسکتا-اور نہ کوئی خدشہ باقی رہتا ہے - کیونکہ اس زمانہ سے برابر محدثین علیهم الرحمتہ تصنیف و تنقید میں مشغول رہے اور وہ کتا ہیں ہم تک بطریق تواتر و توارث برابر چلی آئی ہیں جن میں ہر گز کسی طرح کا احتمال نہیں ہو سکتا - چنانچہ حضرت شاہ صاحب حجتہ اللہ مصری جلدا صفحہ کے سمامیں فرماتے ہیں -

فوقع شيوع تدوين الحديث والاثر في بلدان الاسلام و كتابة الصحف والنسخ حتى قل من يكون اهل الرواية الاكان له تدوين كفة او نسخة.

'' پس بلاد اسلامیہ میں حدیث و آثار اور صحفوں اور نسخوں کا لکھنا اور مدون کرنا (عام طور پر) شائع ہو گیا- حتی کہ اہل روایت میں سے کوئی کم ہو گا کہ اس نے کوئی کتاب یا صحفہ یا نسخہ مدون نہ کیا ہو۔''

ہاں امام مالک ؒ کے زمانہ سے بیشتر کی نسبت یہ سوال ہو سکتا تھا کہ اس میں حدیث کتابی صورت میں جمع نہیں کی گئی تھی۔ لیکن اوپر کے بیان سے ثابت ہو گیا ہے۔ کہ جزوی طور پر احادیث کی نوشت زمانہ نبوت میں بھی ہوئی اور زمانہ صحابہ میں بھی اور زمانہ تابعین میں تو در بار خلافت لیعن پہلی صدی کے مجد و خلیفہ عمر بن عبد العزیز ؒ کی توجہ سے تو با قاعدہ تصنیف کی بنیاد پڑگی - جس کی سب سے پہلی یادگار مؤطالهام مالک ؒ ہے۔ آپ

نے یہ کتاب سے اچے میں خلیفہ منصور عباس کے عمد میں لکھی اور آپ کی وفات وے اچے میں مدینہ طیب ہی میں ہوئی اور آپ فصول سابقہ میں پڑھ آئے ہیں کہ تابعین کا زمانہ والے تک ختم ہوا۔ اگر چہ امام مالک اتباع تابعین سے ہیں لیکن ان کی تصنیف زمانہ تابعین میں ہوئی۔و ھذا ھوالمقصود و المحمد الله المعبود۔

خاكسار محمدا براهيم مير سيالكوفي

#### خصدسوم

# تاریخ اہل حدیث ہندوستان میں علم وعمل بالحدیث

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمدلله الذي علم بالقلم علم الانسان مالم يعلم والصلوة والسلام على المبعوث الى العرب و العجم بالحكمة البابصة و الحجة البالغة و جوامع الكلم و على اله و اصحابه سادة من نصر الدين و احكم وائمة من بلغ وعلم اما بعد.

اس حصد كتاب كو جم ان ارباب فضيلت كے ذكر سے زيب ویتے ہیں - جن كی علمی یا عملی مساعی كی بركت سے ملك ہندو پنجاب میں علم وعمل بالحدیث كی بنیاد پڑى اور اشاعت ہو كی۔

- (۱) جس زمانہ میں اس ملک میں اسلامی حکومت کا سکہ بیٹھا اور اس میں سلطنت اسلامیہ با قاعدہ قائم ہوئی افسوس ہماراعلم حدیث اس کے ساتھ ہی مروج نہ ہو سکابلکہ اس کی اشاعت بہت زمانہ بعد ہوئی۔ جس کے اسباب ذکر کرنے کے لئے ہر عمد کی صورت فتح اور طرز حکومت اور امور سیاست اور نہ ہبی امور میں شاہان وقت کا نقط خیال اور ان کے علمی وعملی مشاغل کی طرف رجوع کرناضروری ہے۔ اور ان امور کی تفصیل اس وقت ہمارے مقصود سے خارج ہے۔
- (۲) اس عالم نشوہ نمالور کرہ انحطاط اور ارتقاء میں ہر چیز کی ابتداضعف ہے ہوتی ہے اور اوج کمال تک ترقی پانے تک کنی ایک ناگزیر آفتیں بھی آتی رہتی ہیں جور فتار ترقی کو ست و کمز وربلکہ بعض او قات صفحہ ہستی سے نابود کردیتی ہیں۔ لیکن حق ایک ایساامر ہے

جس کااثر کیبیای د هیمالور کتنای تھوڑا کیوں نہ ہو اور آفت زمانہ ہے دے دب کر مایوس کن صور تیں کیوں نہ د کھائی دیں۔ لیکن آخر کار سب مز احمتیں دور ہو کر غلبہ اس کو ملتا ےو العاقبة للتقوي-

الحديث (مشكوة) بالكل اجنبيت كى حالت ميس آياور صديوں تك اس كے خواہاں خال خال نظر آئے رہے -نہ تو دربار شاہی میں اس کو بار ملا کہ سلطنت اس کی کفالت کرتی اور نہ مجالس امراءور وَسامیں رسائی ہوئی کہ اس کے تذکرہ ہے مجالس گرم ہوتیں اور نہ نصاب مدارس میں دخل ملاکہ علاء اس کی خدمت سے بھر ہاندوز ہوتے۔

ممالک بعیدہ ہے انواع واقسام کے حیوانات و طیور جمع کرنے کا خاص اہتمام تھا-بادشاہ سلامت خود تشریف لا کر خاص دلچیں سے ان کو ملاحظہ فرماتے لیکن حدیث نبوی کا کوئی کتب خانہ جمع نہ کیا گیا- مشاعرہ اور گپ بازی سے مجالس کورونق دی جاتی-ظریفوں' نقانوں ادر بھانڈوں کی تنخوا میں بھی مقرر تخمیں اور علاوہ بریں ان پر عطیات و انعامات بارش کی طرح برسائے جاتے تھے۔ نیکن قال (الصحابی) قال رسول الله (ﷺ) کی صدا ہے کان غیر مانوس تھے- در سات میں ارسطو کے فرسودہ خیالات اور ا قوال الرجال کو متبائے علم قرار دیا گیالیکن وحی ربانی اور سنت رسول حقانیؓ جو شریعت حقہ کامد اراور عقلیات کی محک صادق ہے۔اے حلقہ درس میں وخل ہی نہ تھا۔

آه! مسلمانوں کا کتنار ویبیہ تحریش بهائم (مینڈھا بازی وغیر ہ)ادر کنکوا بازی میں صرف ہو تا- نیکن خرچ شاہی ہے کسی جماعت کو عربستان میں تحصیل و تنجیل فن حدیث کے لئے بھیجانہ جاتا جیسا کہ انگریزی حکومت کے وقت بعض کمالات کی سیمیل کے لئے بعض اشخاص کوشاہی و طلا کف ہے امریکہ وغیر ہ ممالک میں بھیجاجا تا ہے فیا اسفی -غرض شاہی کفالت ہے تواس فن کی طر ف مطلقاً توجہ نہیں کی گئی لیکن ہاں ذاتی طور یر بعض ارباب ہمت نے صعوبت سفر برداشت کی اور وہ ''حرمین شریفین'' (حرسهما الله) کی زیارت ہے مشرف ہونے کے ساتھ اس فن کے جواہرات ہے

بھی دامن بھر لاتے رہے-

خدائے ذوالجلال کے علم میں اس کے لئے ایک ایباوقت بھی مقرر تھا کہ ہندو پنجاب کا کوئی بھی گوشہ اس کے فیض سے خالی ندر ہے - سو بھوائے والله منم نورہ ہو کر رہا۔ ولله الحمد

اس ملک میں اس پاک علم کاروان گودوسر ہے ممائک سے صدیوں بعد ہوا- لیکن خداکے فضل سے اشاعت میں دوسر ول سے کم ندر ہاور بالخصوص اس آخری دور میں کہ قیامت سر پر آربی ہے اور مسلمانوں میں عملی ضعف نمایت تک پہنچ چکا ہے ۔ عمل بالحدیث میں تو دوسر ہے ممالک سے بدر جما فائق ہے فله الکبریاء فی السموات والارض و هو العزیز الحکیم - التماس - اس خوشہ چین علائے متقد مین نے اس حصہ کتاب میں زیادہ تر حاجی فلیفہ قسطنطینی (التونی کانیاری کی کتاب کشف الظون اور حصہ کتاب میں زیادہ تر حاجی فلیفہ قسطنطینی (التونی کانیاری کی کتاب کشف الظون اور حسان المند میر غلام علی آزاد بلگرای التونی و ماجور کی کتاب ما الکرام اور شخ شینا حضور پر نور نواب سید صدیق حسن صاحب کی کتب ابجد العلوم اور اتحاف النبلاء سے مدد لی ہے اور بعض جگہ مولانا عبد الحکی صاحب مرحوم تکھنوی التونی میں ساچھ کی کتاب فوا کہ بہیہ اور اس کے حواشی سے بھی فائدہ اٹھایا ہے - (جزا هم الله اجمعین) اور جس بہیہ اور اس کے حواشی سے بھی فائدہ اٹھایا ہے - (جزا هم الله اجمعین) اور جس کتاب سے پچھ لیا ہے حسب عادت اس کا حولہ دے دیا ہے۔

قارئین کرام سے التماس ہے کہ اگر اس میں کوئی غلط فنی پائیں تو سوظن سے اجتناب کرتے ہوئے میرے سہوہ قصور علم کا نتیجہ سمجھیں اور اسے دامن اغماض سے وُھانپ کر اس کی اصلاح کر دیں۔ اور اس عاجز کو دعائے خیر سے یاد کریں کہ میں نے عربی اور فارسی زبان کی کمیاب کتابوں سے انتخاب کر کے اردو خوال اخوان کے لئے ان کی زبان میں ایک ناور تحفہ پیش کر دیا ہے۔ واللہ الموفق النحیر اللهم تقبل منی انك انت السمیع العلیم وانفعنی و لا بائی و احوانی بھذا التحفة السنیة الهدیة البهیه فی الدنیا و الاحرہ۔

مسوداوراق سیاه کار میر سیالکو ٹی ۱۵شوال

شيخ رضى الدين حسن صغانى لا ہورى رحمته الله عليه

ولادت ككيره وفات ١٥٠ ووات

آپ کے والد ماجد صغان علاقہ ماوراء النهر سے آگر پنجاب کے دار لخلافہ شهر لا ہور میں آباد ہوئے جہال آپ کے کے حد میں پیدا ہوئے - آپ فاروق اعظم حضرت عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ کی اولاد میں سے ہیں - ابتداء حال میں آپ نے اپنے والد ماجد سے تعلیم پائی - اور کافی ممارت حاصل کی - افسوس ہے کہ شخ موصوف نے والد ماجد کے علاوہ جن ہند کی شیوخ سے علم پڑھا - الن کے اساء گرامی معلوم نہیں ہو سکے - آپ کے جو حالات یمال کھے جاتے ہیں - وہ ابجد العلوم واتحاف النبلاء ہر دومصنفہ نواب صاحب مرحوم ماٹر الکرام مصنفہ حال المند سید غلام علی صاحب آزاد بگرامی اور کشف الظنون مصنفہ حاجی مصطفیٰ چلی استنبولی سے ماخوذ ہیں -

آپ ۱۱ ج میں بغداد چلے گئے اور کئی سال تدریس و تصنیف میں گذارے - پھر
کمد شریف میں جاکر پچھ مدت وہاں کی ظاہری وباطنی برکات سے بسر واٹھاتے رہے - بعد
ازال عراق میں واپس آگئے - کالاچ میں خلیفہ معظم عباس نے آپ کو بطور سفیر
ہندوستان بھیجا - ۱۳۲۶ ج میں ہند سے عراق لوئے - اس کے بعد دوسری بار بطور سفیر
ہندوستان آئے اور کے ۲۲ ج میں بغداد تشریف لے گئے -

آپ نے اپنے والد ماجد کے علاوہ بعض دیگر علائے عراق عرب و مکہ معظمہ سے بھی علم حاصل کیااور حدیث کی ساعت کی۔ پھر بغداد کی طرف رحلت کی اور مدت تک وہاں اقامت پذیر رہے اور تدریس و تصنیف میں مضغول رہے۔ آپ مختلف فنون مثلاً حدیث لغت اور فقہ کے مسلم صاحب مہارت امام ہے۔ آپ نے مختلف علوم میں متعدد کتابیں تکھیں مثلاً علم حدیث میں مشارق الانوار جو تمام دنیا میں مشہور و متداول ہے۔ اس میں صحیح بخاری اور صحیح مسلم میں سے احادیث کو انو کھی تر تیب پر منتخب کیا ہے۔ اس میں صحیح بخاری اور صحیح مسلم میں سے احادیث کو انو کھی تر تیب پر منتخب کیا ہے۔ علمائے حدیث نے اس کی متعدد مختصر اور مبسوط شر حیں تکھی ہیں۔ مثلا صاحب ہے۔ علمائے حدیث نے اس کی متعدد مختصر اور مبسوط شر حیں تکھی ہیں۔ مثلا صاحب تے مبارق قاموس نے "شوارق الاسر ار" العلیہ چار جلدوں میں اور عزالدین ابن ملک نے مبارق قاموس نے "شوارق الاسر ار" العلیہ چار جلدوں میں اور عزالدین ابن ملک نے مبارق

الاز ہا**را**مطبوعہ انقرہ ۲<u>۰۸۸ ہ</u>ے ) دو جلدوں میں -اس فقیر کے پاس یہ کتاب موجود ہے-الحمد ہلّٰد میں نے اس سے نادر علمی فوائد حاصل کئے ہیں۔

مشارق الانوار کاتر جمہ مولانا خرم علی صاحب پہلواری نے اردو میں کیا تھا جو ہندوستان میں چھپ چکا ہے۔اس کے علاوہ حدیث میں شرح بخاری و مصباح الدجی و الشمس المنير هود رالسحابه اوراس كي شرح-

علم لغت ميں كتاب شوار دو عباب وشرح القلادة السمطيه في توضيح الدر الدريه - نيز كتاب الفرائض اوركتاب العروض آب كى تقنيفات مين سے بين-

آپ بغداد میں • 12 ھیں معقدم عبای کے زمانہ میں نوت ہوئے۔ آپ نے اپنی اولاد کود صیت کی کہ آپ کی تغش کومکہ معظمہ لے جایاجائے۔اس لئے آپ کو پہلے بغداد میں امانتاد فن کیا گیا۔ آپ نے اپنی کتاب مشارق الانوار میں اپنی قبر کے مکہ شریف میں مونے کی وعاکی تھی جس کی تاریخ میر ہاماته بھاحمید افاقبرہ ثم اذا شاء انشرہ-

شيخ على متقى جو نپوري رحمته الله عليه

التوني <u>۵۷9</u>ھ

ان کے حالات حسان الهند میر غلام علی صاحب آزاد بگگرامی نے ماثر الکرام ( دفتر اول ) میں اور شیخ شچناحضرت نواب صاحب رحمته الله علیه نے ابجد العلوم اور اتحاف اله نبلاء میں حضرت شیخ عبدالحق صاحب محدث دہلوی رحمتہ اللہ علیہ کی کتب ہے نقل کئے ہیں-

نوث: - شيخ عبدالحق صاحب مرحوم مريد تھے شيخ عبدالوباب صاحبٌ كے اوروہ خلیفہ تھے حضرت شخ علی متقی رحمتہ اللہ علیہ کے -

شخ علی متقی اصل میں جو نبوری ہیں۔ آپ کی پیدائش ۱۸۸۵ھ میں میں شهر بر ہان

سنہ ولادت کی تعیین مذکورہ یالا کتب میں ہے کسی کتاب میں نظر نا قص میں نہیں آئی مگر ہر سہ کتب میں مکتوب ہے کہ آپ مکہ شریف میں نوے سال کی عمر میں <u>۵ کو</u>ھ میں فوت ہوئے ۵ ۷ **۹ میں ہے نوے تفریق کریں تو تاریخ ولاد ت** ۱۸<u>۸۵ ھ</u> ہجری بنتی ہے۔واللہ اعلم-

بور (علاقہ دکن) میں ہوئی-ان کے والد ماجد صوفی مشرب تھے-انسول نے ان کوال کی طفولیت ہی میں اپنے پیر شخ باجن رحمتہ اللہ علیہ کی بیعت میں منسلک کر دیا۔ سن تمیز کو پنیج تووالد ماجد مرحوم کی موافقت میں شیخ باجن صاحب موصوف ہی کے حلقہ ارادت میں رہے ۔ نیکن جب بالغ ہو گئے 'اور والد جسمانی اور پیر روحانی ہر دواللہ تعالیٰ کی رحمت کے سائے میں چلے گئے تو ہزرگوں کے مشہور قول کے مطابق کہ وہ بچہ جو بحیین میں کسی شیخ کی مریدی میں داخل ہواجب بلوغت کو پہنچے تواہے اختیار ہے کہ خواہ اس کی بیعت میں رہے -خواہ کسی دیگر چیخ وقت کے سلسلہ میں منسلک ہو جائے -انہوں نے اس کے مطابق باانحتیار خود با قاعدہ شیخ باجن مرحوم کے فرزند شیخ عبدالحکیم صاحب رحمته الله علیہ سے خرقہ پوشی کی سعادت حاصل کی۔ چو نکہ تصوف کی چاف بحیین میں لگ چکی تھی-اور تخم کی تاثیر بھی تھی اور نشونما بھی اسی چشمہ صافی کی سیر ابی ہے ہوا تھا اور معصوم طبع اسی رنگ کی گلکاری ہے مزین ہو چکی تھی-اس لئے طبیعت میں بیہ پہاس ہمیشہ ربی کہ کوئی مرِ داللی ملے جو مجھے راہ حق د کھائے اور منزل مقصود پر پہنچائے۔اُسی تڑپ میں ماتان (علاقد پنجاب) کی راہ کپڑی اور علوم ظاہر و باطن میں حسام الدین متقی رحمتہ اللہ علیہ کی خدمت میں ہنچے اور مدت تک ان ہے ظاہری و باطنی فیوض حاصل کرتے رہے۔ بعد ازال س<u>ے ۹۵</u>ھ میں عازم حرمین شریفین ہوئے اور مکہ معظمہ میں طرح ا قامت ڈالی چیخ ابوالحن بمری رحمته اللہ علیہ اور پینخ ابن حجر کمی رحمتہ اللہ علیہ لکی صحبت اختیار کر کے خرقہ قادری وشاذ لی و مزنی زیب تن فرمایا- نیزییہ تینوں خر قے پینخ محد بن محد سخاوی سے بہنے-

نشر علوم اور فیض صحبت :- زماندا قامت مکه میں آپ کے تقوی وطهارت اور نشر علوم ظاہری اور فیض باطنی کی شهرت دور و نزد یک کے بلاد میں تھیل گئی اور عوام و

ل بیخ ابن حجر کی مکہ شریف میں مفتی حجاز تھے۔ جامع علوم ظاہری و باطنی تھے۔ان کی عمد ہ تصانیف سے السوا عن المحرقہ ہے جو خلافت راشدہ کے ثبوت اور رد شیعہ میں مقبول خاص و عام ہے۔ آپ مکہ شریف میں سوے و ھیں فوت ہوئے رحمہ اللہ علیہ۔

خواص آپ کے فضائل و کمالات کااعتراف کرنے گئے۔ حتی کہ آپ کے استاد شریعت اور شیخ طریقت شخ ابن حجر کئی مصنف صوائق محرقہ نے بھی آپ کی شاگر دی اختیار کی اور آپ کے حلقہ ارادت میں مسلک ہو گئے اور آپ سے خرقہ تصوف زیب تن فرمایا۔
تصانیف: آپ کی تصانیف ایک سوسے زائد ہیں اور سب نافع و مفید ہیں۔ ان میں سے علم حدیث میں قابل قدر خدمت یہ ہے کہ امام سیوطی کی کتاب جمع الجواملح کو فقمی ابواب کی تر تیب پر مرتب کیا۔ آپ کے استاد ابوالحن بکری محی اس کتاب کی نسبت فرماتے ہیں کہ امام سیوطی کی اس کتاب کی سبت فرماتے ہیں کہ امام سیوطی کا حسان امام سیوطی پر ہے تیز حضور نواب صاحب مرحوم ابجد العلوم میں فرماتے ہیں۔
سیوطی پر ہے تیز حضور نواب صاحب مرحوم ابجد العلوم میں فرماتے ہیں۔
قد و قفت علی بعض تو الیفہ فو جد تھا نافعۃ مفیدۃ ممتعۃ تامة

(صفحه ۱۹۵)

میں آپ کی بعض تصانیف ہے واقف ہوا توان کو نفع مند مفیداور کامل کار آیہ باہ-

قبولیت واشارہ غیبی : آپ کے شاگر دو خلیفہ شیخ عبدالوہاب فرہاتے ہیں کہ میں نے خواب میں ایک عالیشان مکان دیکھا۔ جو بہشت بریں کے طور پر انوار وانمار سے آراستہ و پیراستہ ہے اور شیخ علی متقی اس میں بیٹھے ہیں۔ اس مکان کے صحن میں بعض چھوٹی اور بعض بری نہریں اور نالیاں (لبالب) بہ رہی ہیں۔ حضرت شیخ صاحب مرحوم نے جھے ایک نہرکی طرف اشارہ کرکے فرمایا کہ یہ جامع صغیر ہے۔ اور ایک نالی کی طرف اشارہ کرکے فرمایا کہ یہ فلال رسالہ ہے۔ پھر دوسرکی نالی کی طرف کہ یہ فلال

للہ جمع الجوامع اور جامع الصغیر الکبیر کو پینخ مرحوم نے کتاب کنز العمال میں مع زواید جمع کر دیاہے۔جو حیدر آباد دکن میں بڑی تعظیم کی چار جلدوں میں طبع ہو چکی ہے۔الجمد للداس عاجز کے پاس بہ چاروں جلدیں اور جامع صغیر مطبوعہ مصر جس کے حاشیہ پر عبدالرؤف مفاوفی التوفی اساماھ کی کتاب کنوز الحقائق جواس طرز حروف تنجی کی تر تیب ہے ہے طبع شدہ ہے کنوز الحقائق میں وس ہزار حدیثیں جمع ہیں۔

ت انتحاف النبلا مقصد اول صفحه ۱۲۹ نيز ايجد العلوم صفحه ۸۹۵

رسالہ ہے۔ ای طرح اپنی کتابوں اور رسالوں کے نام لے کر ہر ایک کونہر اور نالی سے معین کرتے تھے۔ (اتحاف النبلاء صفحہ ۲۲۳)

اهل علم و فضل کی قدر دانی: شخ شخنا حضرت نواب صاحب مرحوم ملاعلی قاری کے حال میں فرماتے ہیں کہ زاد المقین میں شخ علی متقی کے ذکر میں لکھا ہے کہ اہل مجم سے ایک آدمی تھا۔ نمایت خو شخط۔ اس کو ملاعلی قاری کہتے ہیں۔ اس کی فضیلت اور المیت اور افلاس کو دکھے کر میں نے اس سے تغییر جلالین دس جدید پر خریدی۔ اس پر بھی فرماتے تھے کہ (ملاعلی قاری ) نے عجب محنت اٹھائی ہے۔ اس سے زیادہ (قیمت) پر بھی خرید سے جس سے دایادہ (قیمت) پر بھی خرید سے جس سے دایادہ (قیمت) پر بھی خرید سے جس سے دایادہ (قیمت) بر بھی خرید سے جس سے دایادہ (قیمت) بھی خرید سے جس سے دایادہ و دستیاب ہو جاتی تھی (انتحاف الدبلاء صفحہ ۲۲۳)

وفات: آپ نوے سال کی عمر میں <u>۵ کو</u>ھ میں مکہ شریف میں فوت ہوئ۔ تاریخ وفات شیخ مکہ ہے شیخ عبدالوہاب شعر انی مصری (رحمتہ الله علیہ) طبقات کبریٰ میں فرماتے ہیں۔

ل شخ عبدالوہاب شعر انی نہ کور الفوق عبدالوہاب (پیرومر شدشخ عبدالحق صاحب محدث دہلویؒ)

کے سوادو سرے بررگ ہیں۔ آپ وسویں صدی کے معری مشل کے طریقت ہیں ہے ہیں۔ شافعی
المذہب شے۔ شریعت و طریقت ہر وو کے جامع سے۔ صاحب کر امت سے۔ ایک دین اور بزرگوں
کااوب ملحوظ رکھتے تھے۔ بالخصوص لیام اعظم ایام ابو حنیفہ کا بہت ادب کرتے تھے۔ ان کے حق میں
کاادب ملحوظ رکھتے تھے۔ بالخصوص لیام اعظم ایام ابو حنیفہ کا بہت ادب کرتے تھے۔ ان کے حق میں
ہولی کرنے والے کو بہت برا جانے تھے۔ بلکہ اگر ایسے گتا خوں پر کوئی بلا نازل ہو تو ان کی عیادت
بھی نہیں کرتے تھے۔ اختلافات ایک میں ان کی روش معتدل ہے۔ جہاں تک ہو سکے ان سے اقوال
کی توجیہ بیان کر کے ان کے اختلافات کو جمع کرتے ہیں۔ اس امر میں ان کی کتاب میز ان کبر کی
مشہور ہے۔ المحد نشہ اس فقیر کے پاس موجود ہے۔ صاحب تصانیف تھے۔ ان کی سب تصانیف مفید
اور متبول علاء ہیں۔ جمحی ذلہ ربائے کوان سے کمال عقیدت ہے۔ وہ سابھ کے سنر جج کے طمن میں
دور گر بلا و اسلامیہ کا سنر بھی کیا تھا۔ مھر 'حیفا' یافا' ندمر ین 'بیت المقد س اور د مشق) مصر میں نماز
جمعہ جامع ایام شافعی میں پڑھ کر ایام شافع کی قبر پر فاتحہ پڑھی۔ پھر مغرب کی نماز شخ صاحب مدور کی جامع متجد میں پڑھی اور آپ کی قبر کی فاتحہ پڑھی۔ آپ سے وہ میں فوت ہو ہے۔
کی جامع متجد میں پڑھی اور آپ کی قبر کی زیارت کی اور فاتحہ پڑھی۔ آپ سے وہ میں فوت ہو ہے۔
کی جامع متجد میں پڑھی اور آپ کی قبر کی زیارت کی اور فاتحہ پڑھی۔ آپ سے وہ میں فوت ہو ہے۔
اللہم ار حمدہ ہر حسنات المواسعة

ی خام ہندی نزیل مکہ مشرفہ ہیں۔ان سے کی وہ میں مکہ شریف میں ملہ اسیس ان کی خدمت میں حاضر ہوتا تھااور آپ میرے ہال تشریف لاتے تھے۔ آپ صاحب علم صاحب ورع 'زاہد (بے نفس) تھے۔ نحیف البدن تھے۔ فاقوں کی کشر سے آپ علم صاحب ورع 'زاہد (بے نفس) تھے۔ نحیف البدن تھے۔ فاقوں کی کشر سے آپ سے سوائے حرم کعبہ میں نماز جعہ اداکر نے کے نہیں نکلتے تھے۔اور صفوں کے کناروں بر کھڑے ہوکہ نماز پڑھتے تھے اور جلدی ہی واپس چلے جاتے تھے۔ آپ نے مجھ کواپنے مکان میں داخل ہونے کاشر ف بخشاتو میں نے آپ کے پاس فقر ائے صاد قین کی ایک جماعت دیکھی ہر فقیر ایک خاص حالت میں اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ تھا۔ بعض تو جماعت دیکھی ہر فقیر ایک خاص حالت میں اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ تھا۔ بعض تو بعض مراقب میں (مقروف) تھے۔ اور نعض ذکر (النی) میں (مشغول تھے) اور نعض مراقب میں (مقروف) تھے۔ بعض مراقب میں (لوگوں کی ملا قات واشغال کے متعاقی) اس سے زیادہ کسی شے نے نوش نہیں کیا۔ آپ کی تصانیف متعدد ہیں۔ مثلاً حافظ سیوطیٰ کی جامع صغیر کی (فقہی) خوش نہیں کیا۔ آپ کی تصانیف متعدد ہیں۔ مثلاً حافظ سیوطیٰ کی جامع صغیر کی (فقہی)

آپ نے مجھ کواکیک نسخہ قر آن شریف اپنے ہاتھ کا لکھا ہواد کھایا جو صرف ایک ورق پر (لکھا ہوا) تھا-اس کی ایک سطرییں ایک حزب کی چوتھائی تھی-پیزین

شخ محمد طاہر صاحب حجراتی رحمته اللہ علیہ

وقات ١٨٩ه

ولادت براوچ

شیخ رضی الدین مرحوم کے بعد معلوم نہیں اس ملک میں کون سامحدث گذرا-ہاں جہال تک معلوم ہوا ہندیوں میں سے جس شخص نے ہندوستان میں علم حدیث کی طرح ڈالی اور احیائے سنت مطهرہ ورد بدعات کا بیڑااٹھایادہ شیخ محمد طاہر صاحبؓ پٹین سخراتی ہیں۔
عمر اتی ہیں۔

یخ صاحب ممدوح قوم بوہرہ سے باشندگان بنن مجرات سے تھے۔ آپ ماج ساجھ میں پیدا ہوئے۔اوراس ملک کے باکمال بزرگوں سے تحصیل علم کرنے

کے بعد سفر حربین شریفین (حرسه ما الله و عظم شانه ما) سے مشرف ہوئے۔
وہاں کے مشائخ حدیث سے فن حدیث کی جمیل کی۔ خصوصاً شخ علی متقی جو نپوری
فہ کور الفوق ہے۔ میر علی آزاد بگرای ماٹر الکرام میں فرماتے ہیں "علوم متداولہ کی
خصیل کے بعد حربین شریفین کی راہ فی اور وہاں کے علاء اور مشائخ سے ملا قات کی
خصوصاً شخ علی متی ہے کہ آپ کی محفل اشرف سے بہت سے فیوض حاصل کئے اور
آپ کی مریدی کی سعادت سے بھی فائز ہوئے۔" (متر جماُوملخصاصفحہ ۱۹۴) بعدہ اپنی
وطن کی طرف واپس ہوئے اور اجرائے سنت مطہر ہ اور رد بدعات میں نمایت سرگر می
سعی کرنے لگے حتی کہ اپنے دل میں عمد کر لیا کہ جب تک اپنی قوم کی پیشانی سے
سعی کرنے لگے حتی کہ اپنے دل میں عمد کر لیا کہ جب تک اپنی قوم کی پیشانی سے
ہوعت کادراغ نہ دھولوں گادستار سریر نہ رکھوں گا۔ (سجان اللہ)

موه معین جب اکبر بادشاہ ہندئے گجرات کو منخر کر لیااور پٹن میں جو شخ صاحب میروح کاوطن تھا شخ صاحب سے ملا قات کی - اور حالات معلوم کئے تو شاہ قدر شناس نے اسپ دستارر کھی اور کہا کہ آپ کے دستار (مبارک) کو ترک کر دینے کا باعث ہمارے گوش گذار ہوا ہے - دین اسلام کی نفر سے کے ارادے کے موافق ہماری عدالت کا فرض ہے -

ای سال میں گجرات کی حکومت خان اعظم مند میر زاعزیز کو کلتاش کے سپر دکی چنانچہ اس کی اعانت و توجہ خصوصی سے بہت می رسوم و بدعات کی بیخ کنی ہو گئی۔
لیکن ان کے تھوڑی دیر بعد حکومت عبدالرحیم خال خانخانال کو دی گئی جس کی حمایت میں فرقہ ممدویہ یعنی سید محمد جو نبور کی مدعی ممدویہ کے پیرو پھر جاگ اٹھے۔ شخ میں فرقہ ممدویہ یعنی آگرہ کا قصد کیا۔ تاکہ صاحب محمدوح نے پھر دستار اتار دی اور دار لخالی فہ اکبر آباد یعنی آگرہ کا قصد کیا۔ تاکہ سار اماجراخود بادشاہ کے کانوں تک بنچائیں۔ مخالفین کی بھی ایک جماعت پیچھے ہوئی۔
یانچہ انہوں نے رستہ بی میں آپ کو اوجین اور سار گپور کے در میان گراکر شمید کر دیا۔ یہ واقعہ جال گزا کر شمید کر

تصانیف : شیخ مرحوم نے علم حدیث کی نمایت قابل قدر خدمت کی-راویان

علم حدیث کے اساء کی حرکات کا ضبط نہایت ضروری ہے۔اس کے متعلق ایک کتاب بنام مغنی لکھی جو دہلی میں تقریب التہذیب کے ساتھ مکرر چھپ چکی ہے اس طرح علم حدیث کی حل لغات میں مجمع بحار الانوار جو نہایت مشہور کتاب ہے۔مفید و قابل قدریادگار چھوڑی۔ جو تین جلدول میں ہندوستان میں مکرر چھپ چکی ہے۔ یہ کتاب فائق ذیخشر کی اور نہایہ ابن اثیر کی جامع ہے۔

الحمد لله كه خاكسارك پاس بيرسب كتابين موجود بين (نفعني الله بها في الدنيا و الاحره) شيخ عبد الحق محدث د **بلو**يٌ

ولادت ٩٥٨ ه وفات ٥٢ والد

شخ محمد طاہر صاحب پٹنی کے بعد اس زمانے میں علم حدیث کی خدمت کا تمغہ شخ عبد الحق صاحب دہلوی کے بازو پر ہے۔ آپ قوم ترک سے ہیں۔ آپ کے والد کا نام سیف الدین ہے جو شاہ عالی جاہ شاہجال مرحوم کے وقت دہلی میں متوطن ہوئے اور سیف الدین ہے خصاحب ۹۵۸ھ میں پیدا ہوئے۔

اپنے وطن دہلی ہے بائیس سال کی عمر میں تخصیل علوم کے بعد زیارت حرمین سے مشر ف ہوئے اور کئی سال تک فن حدیث کی جمیل کے بعد وطن کو مراجعت کی اور اس فن کی خدمت کرنے گئے - چنانچہ لمعات شرح عربی مشکلوۃ اور اشعۃ اللمعات شرح فاری

ل اس کے بعد خاتمہ پر ایک قصل تواریخ میں مقرر ہے۔ جس میں عموماً حضور اگر م میالی اور خلف اللہ خلفائے اور خلف خلفائے اربعہ اور ایم میالی اور خلف خلفائے اربعہ اور ایم اور ایم اور ایم ایک ایک اس کا ام اثمارا شاریخ فی تفصیل النواریخ نام کی نے اس کا نام اثمارا شاریخ فی تفصیل النواریخ نام کتاب شروع کر کے اس کا نام اثمارا شاریخ فی تفصیل النواریخ نام بین ایک بینجائے۔ یہ کتاب ایسے حال میں کھر ہاہوں کہ بینائی نمایت کمزور ہوگئی ہے۔ اللّہم متعنی بسمعی و بصری و احملهما الوارث منی - خاکسار گنگار میر سالکوئی جنوری 1901ء مطابق 1 ارتج اللّہ اس کے اس اللہ استال اللہ ایک اللّہ اللّٰہ اللّٰہ اللّہ اللّٰہ اللّٰہ

على حفرت نواب صاحب مرحوم الجد العلوم من فرمات بين رحل الى المحرمين و صحب المشيخ عبدانوهاب المعتقى حليفة الشيخ على المتقى و اكتسب علم المحديث و عادالى الوطن و استقربه اثنتين و خمسين سنة بحمعية الظاهر و الباطن و نشر العلوم (صفحه ٩٠١) يعنى باليس سال كى عمر من حرمين شريفين كاسفر كياور شخ على متى كے فليفہ شخ عبدالوہاب كى صحبت ميں رہے اور ان سے علم حديث حاصل كيا اور اپنے وطن كى طرف لوئے - ١٠ رباون سال

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

مشکوۃ اور شرح سفر السعادت وغیرہ نمایت عدہ خدمتیں ہیں۔ اگر چہ ان تصانیف میں عموماً اپنے ند ہب حنی کی تائید کی ہے اور شان محد شیت کے لائق فتح الباری وغیرہ کتب کی تحقیقات ہے اپنی کتب کو مزین نہیں کیا۔ لیکن پھر بھی بہت ہے مسائل میں فقہائے حفیہ کے مقابلے میں اہل حدیث کی جانب کو ترجیح دی ہے جو غنیمت ہے۔ آپ کی تحقیقات حدیثیہ کا ماخذ زیادہ تر ابن ہمام کی فتح القد بر اور علامہ عینی کی شرح بخاری ہے۔ جو خود ند ہب حنی کی تقلید کے ملتزم شے اور شرح مشکوۃ میں زیادہ تر طبتی اور مرقاۃ مصنفہ ملا علی قاری وغیر ہماہے لیا ہے۔ آپ پر صوفیانہ نداتی غالب تھا۔ قادری طریق پر شے۔ سید موئ کے مرید شے جو شاہ جیلائی رحمتہ اللہ علیہ کی اولاد سے شے۔ اس فن کی ضد مت میں بھی کتاب فتوح الغیب خدمت میں بھی کتاب فتوح الغیب خدمت میں بھی کتاب فتوح الغیب کی شرح فارسی ایک مفیدیاد گارے۔

شروح کتب کی خدمت کے علاوہ آپ نے بعض مستقل کتابیں بھی تکھیں مثلاً مدارج النبوۃ جو آنخضرت علیہ کی ایک مبسوط سوانح عمری ہے۔اس میں صحت روایات کا النزام نہیں کیا۔ بلکہ ہر قشم کی ضعیف و صحیح روایات کو بغیر تنقید کے جمع کر دیا ہے۔جو بوجہ شخ صاحب کی قبولیت عامہ کے عام واعظین کا خزانہ وعظ اور عیسائی وغیرہ معترضین اسلام کے لئے مایہ اعتراضات ہے۔

ای زمانہ میں امام ربانی حضرت مجد دالف ٹانی شخ احمد سر ہندیؒ کا آفتاب مجد دیت بھی نورا قکن تھااور بدعات کے بادل ہواہور ہے تھے -

چو نکہ حفزت مجد د صاحب احیائے سنت ور دبد عت میں نہایت سر گرم تھے اس لئے حفزت شیخ صاحب کو آپ سے بعض امور کی وجہ سے جوان کی نظر میں بوجہ تقلید و اختیار نضوف مروجہ کے معیوب نہ تھے کچھ نقار تھا۔ لیکن اخیر عمر میں جب خدا تعالیٰ

تک ظاہر وباطن کی جمعیت کے ساتھ پیش خمیرے رہے اور علوم کی اشاعت کرتے رہے۔اس سے آگے فرماتے ہیں کہ جب میں وبلی میں وار و ہوا تو آپ کی فرماتے ہیں کہ جب میں وبلی میں وار و ہوا تو آپ کی قبر کی زیارت کو گیااور موضع قبر کوانس و ٹھنڈک کا موجب پایا (رحمہ انڈ) (صفحہ ۹۰۱)

نے طبیعت سے پر دہ اٹھادیا اور حضرت مجد دصاحب کے طریق عمل کی راستی مشہود ہو گئی توسب غبار و نقار جاتارہا-اور الی صفائی حاصل ہوئی کہ باید وشاید- چنانچہ آپ خود حضرت خواجہ حسان الدین خلیفہ حضرت شاہ باقی باللہ صاحب (قدس اللہ اسر ارہم) کو ایک خط میں لکھتے ہیں-

ان ایام میں شخ احمد (رحمہ اللہ) کی نسبت فقیر کی صفائی حدسے بڑھ گئے ہے۔ ہر گز بشریت کا پردہ اور طبیعت کا تجاب باتی نہیں رہا۔ عقل وانصاف و طریقت سے قطع نظر کر کے (یوں بھی) ایسے بزر گواروں اور عزیزوں کی برائی کوئی مناسب نہیں۔ اور (میرے) باطن میں بطریق ذوق ووجد ان و غلبہ (حال) ایسا کچھ آگیا ہے کہ زبان اس کے ذکر سے گونگی ہے۔ پاک ہے وہ خدا جو دلوں کا پھیر نے والا اور احوال کا بدلنے والا ہے۔ ذکر سے گونگی ہے۔ پاک ہے وہ خدا جو دلوں کا پھیر نے والا اور احوال کا بدلنے والا ہے۔ شاید ظاہر بین لوگ اس بات کو بعید جانیں۔ میں نہیں جانتا کہ (میرا) کیا حال ہے اور صفحہ کس طور پر ہے۔ (عالم بے خودی و حیرت طاری ہے) (انتی مترجما از اتحاف صفحہ کس طور پر ہے۔ (عالم بے خودی و حیرت طاری ہے) (انتی مترجما از اتحاف صفحہ کے۔ (۳۰۵)

سبحان الله! ہمارے بزرگان دین کے دلول میں کیسی صفائی تھی اور وہ کس قدر صادق الاحوال تھے کہ جب اپنی غلطی یادوسرے بھائی کی بے گناہی معلوم ہوئی تو فوراً اس سے رجوع کر کے اس کا اعلان کر دیااور اس پر اصر اروضد ہر گزشیں کی -خداوندا! ہم کو بھی ایسے پاک باطن نصیب کر آمین -

مجھ عاجز کو آپ کے علم و فضل اور خد مت علم حدیث اور صاحب کمالات ظاہری و باطنی ہونے کی وجہ ہے حسن عقیدت ہے۔ آپ کی کئی ایک تصانیف میرے پاس موجود ہیں۔ جن سے میں بہت سے علمی فوائد حاصل کر تار ہتا ہوں۔

> امام ربانی مجد دالف ثانی شخاصی مین ی چیز الاستا

فيتخاحمه سرمندى رحمته الله عليه

ولادت شوال ا عصر وفات سم سوناه

شنخ عبدالحق کے بیان سے معلوم ہو چکاہے کہ آپان کے معاصر ہیں- آپ کی

ولادت باسعادت ۱۴ شوال ا<u>ک 9 ج</u> میں قصبہ سر ہند ضلع انبالہ میں ہوئی- آپ کا نسب نامہ کئی پشتوں کے بعد حصر ت فاروق اعظمؓ سے جاملتاہے-

ابتدامیں قرآن حفظ کیا-ابتدائی تعلیم کئی دیگر علوم اور فیوض باطنیہ اپنے والد ماجد مخدوم عبدالاحد صاحبؒ سے حاصل کئے-جواپنے وقت کے مسلم باکمال بزرگ تھے-اس کے بعد مختلف بلاد کاسفر کر کے زمانہ کے متعدد فضلا سے مخصل کی- چنانچہ سیالکوٹ پہنچ کر بردی تحقیق سے بعض علوم عقلیہ استاذ زمانہ مولانا المحقق ملا کمال کشمیری سے حاصل کیا-

آپ نے حربین شریفین میں اکا ہر محذین کی صحبت سے فیض اٹھایا اور ان ہے حدیث شریف کی سند حاصل کی اور حدیث رحمت یعنی الراحمون یرحمهم الرحمن (رواه التر فدی فی نواورہ) کو مسلسلا ابن فہدستے جو اکا ہر محدثین کی صحبت سے فیض اٹھایا اور ان سے حدیث اور صحاح سند اور دوسری کتابوں کی اجازت حاصل کی (ابجد العلوم جلد جہارم صفحہ ۸۹۸)

علمی خدمات: - اسال کی عمر میں تمام علوم درسیہ سے فارغ ہو کر تدریس میں مشغول ہو گئے۔ آپ نے عربی و فاری میں بہت لطیف رسائل لکھے ہیں۔ آپ کے مکتوبات تین جلدوں میں ہیں۔جو آپ کے تبحر علمی پر قطعی جمت ہیں۔ ناگیاہے کہ ان کا ترجمہ عربی میں بھی ہو چکاہے۔ مگر دیکھنے میں نہیں آیا۔ آپ کی کئی ایک اور تصانیف بھی ہیں۔

آپ کے والد ماجد نے کو اور میں وفات پائی تو آپ موزاھ میں دہلی پہنچ۔ جمال پرائیڈ مخلص دوست خواجہ باقی باللہ اللہ علیہ کی وساطت سے حضرت خواجہ باقی باللہ کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ دونوں بزرگوں کے دلول میں بوجہ صفائی تخلب ایسا جذب پیدا ہواکہ حضرت خواجہ صاحب نے ان کے آنے کو غنیمت جانا اور انہوں نے ان کی صحبت کو اکسیر سمجھا۔

آپ نے حضرت خواجہ باقی باللہ صاحب سے نقشبندی طریقہ کا فیض پایااوراس

طرح دیگر مشائخ طریقت سے تصوف کے دوسرے طریقوں کا فیف حاصل کیا- آپ کا سلسلہ یعنی طریقہ مجدوبہ ہند سے ماوراء النهر'روم' شام' عرب اور مخرب اقصی تک پہنچ گیا-

آپ بلا اختلاف عالم بائنل' عارف کامل' جامع کمالات ظاہری و باطنی اور گیار ہویں صدی کے مسلم مجدد ہیں- مجددیت کا لقب سب سے پہلے آپ کو مولانا عبدالحکیم صاحب سیالکو ٹی نے دیا کہ وہ بھی ملا کمال کشمیری ممدوح کے شاگر دیتھے۔ عام قبولیت اور ابتلا: عام قبولیت کے سبب آصف خان وزیراعظم نے جوشیعی المذہب تھا- جہا نگیر باد شاہ کے گوش گذار کیا کہ ان کاشہر ہاورلو گوں کی ان ہے اراد ت و عقیدت خطرہ سے خالی نہیں-اکثر امرائے دربار مثل خانخاناں وسید صدر جہاں و خانجهال وخان اعظم ومهابت خال ونزبت خال واسلام خال وسكندر خال وررياخال و مرتضیٰ خال وغیر ہم ان کے معتقد و مرید ہو گئے ہیں - باد شاہ نے اول تو آپ کے معتقد سر داروں کو دور دور کے علاقوں میں تبدیل کر دیااور پھر حاکم سر بلند کے نام فرمان بھیجا کہ آپ کو شاہی ملا قات کے لئے نہایت عزت واحششام ہے دربار میں بھیج دے -وربار میں جانے پر آپ نے نہ تو سجدہ سلام ادا کیا جو جہا نگیر کے دربار میں مر دج تھااور نہ آپ دیگر لوازمات آواب و کورنشات شاہی بجالائے- ندیموں نے طریق معادہ پر سجدہ کرنے کااشارہ کیا تو آپ نے فرمایا یہ پیشانی غیر اللہ کے لئے نہ مجھی پہلے جھکی ہے اور نہ جھکے گی-اس جرات کا نتیجہ یہ ہوا کہ جہا نگیر نے آپ کو خطر ناک سمجھ کر بمشورہ وزیر مع آپ کے ساتھیوں کے قلعہ گوالیار میں نظر بند کر کے بھیج دیا۔ آپ نے دہال پہنچ کر اینے کل خلفاء کو خطوط لکھے کہ میری ہے کیفیت میری رضامندی ہے۔ آپ لوگ شاہ وقت کے برخلاف کوئی ایجی ممیشن (بغاوت) نہ کریں۔ آپ تین سال قید میں رے-اس اثناء میں جہانگیر بیار پڑا اور اسے خواب میں تنبیہ کی گئ- جس پر اس نے ر مائی کا حکم دیا- نمایت عزت واحترام ہے اکبر آباد (آگرہ) میں بلایا -اور دعائی درخواست

کی۔ آپ نے گیارہ خلاف شرع رسوم کی جو سلطنت میں رائج ہو چکی تھیں اصلاح کے

کئے فرمایا-سب سے ضروری اصلاح سجدہ تعظیمی کی مو قونی تھی- جہا تگیر نے بھد ق دل سب کچھ قبول کیا- آپ نے دعا فرمائی جے اللہ تعالی نے شرف قبولیت بخشا اور جہا نگیر شفایاب ہو گیا- ہی آپ کی مجد دیت کی شہرت کا ذینہ ہے- اس کے بعد یو ما فیو ما آپ رد بدعات واصلاح رسوم شرکیہ میں مصروف رہے - آپ کا نام عام طور پر مجد د صاحب شہور ہو گیا اور آپ مجد دالف ثانی یعنی گیار ہوک صدی کے مجد د بے لقب سے پارے جانے گئے -اس کے بعد پھر آپ سر ہند تشریف لائے- آپ نے ۱۳ سال کی عمر میں ۱۳ سورا میں وفات بیائی اور سر ہند میں مدفون ہوکر اس سر زمین کوشرف بخشا-شیخ نور الحق رحمتہ اللہ علیہ

شخ عبدالحق کے کمالات ظاہری و باطنی کی وراثت اور علم حدیث کی خدمت آپ
کے بیٹے شخ نور الحق صاحب کو ملی چنانچہ انہوں نے بھی اپنے والد ماجد سے کمالات
صوری و معنوی کے ساتھ علم حدیث کو بھی مکمل کیا اور صحیح بخاری کی شرح فاری
تیسیر القاری لکھنی شروع کی - فاکسار نے اس کا ایک قلمی نخہ مکر مہ کے کتب خانہ
میں جو ۲۳ اور اس سے فائدہ
میں جو ۲۳ اور اس سے فائدہ
اٹھایا - طریق بیان شستہ ود کچیپ ہے - شخ مرحوم نے نوے سال کی عمر میں سوے واحد میں اس دار فانی سے عالم جاود انی کی طرف رحلت کی -

مدت العمر آپ تدریس علم حدیث کی خدمت بجالاتے رہے۔ آپ کے فیوض و برکات کا پچھ ذکر آئندہ سید مبارک بگرای کے ذکر میں ویکھئے۔ رحمهما الله و ایانا و افاض علینا من برکاتهما۔

سيد مبارك محدث بككرامى رحمه الله

ولادت <mark>استار</mark>ھ اس مبارک ہستی کا ترجمہ کسی قدر تفصیل سے میر غلام علی صاحب آزاد بگرائ نے کھاہے جس کاخلاصہ حسب ذیل ہے۔ صحیح الاصول والفروع تھے اور احیائے سنت اور از الیہ بدعت کا نقارہ بجاتے تھے۔ علوم ظاہری و باطنی میں یگانہ اور تقوی و طهارت میں ممتاز زمانہ تھے۔ چید ماہ شعبان مکرم <u> سے ن</u>اھ میں پیدا ہوئے۔شروع جوانی میں مخصیل علوم میں لگ گئے اور ابتدا ہے انتلا تک علوم نمایت پختگی ہے حاصل کئے -ابتدائی تعلیم میر سید طیب بن میر عبدالواحد قدس اسر ار ہمالور دیگر فضلائے بگگرام اور اس کے اطراف کے علما سے حاصل کی اور الا اله ميكيل علوم ك لئر بلي مين تشريف ك مي اور خواجه باقى بالله صاحب (رحمته الله عليه ) کے فرزند خرد خواجہ عبداللہ صاحب المشہور بخواجہ خرد (رحمته الله عليه ) كي خدمت ميں پہنچ كر كتاب مطلوب پڙهي اور زمانه اقامت و بلي ميں شيخ نور الحق صاحب بن شیخ عبدالحق صاحب(رحمته الله علیها) کے مکان پر سکونت پذیر رہے -اوران ہے علم حدیث حاصل کر کے اس فن اشر ف میں مہارت عالی حاصل کی اور اپنی تمام عمر ای فن مبارک کی خدمت میں ختم کر دی۔ حتی که آپ لقب محدث ہے مشہور ہو گئے - حیان الہند حضرِت میر علی صاحب آذاد بلگرامی ماثر الکرام میں ان کے ترجمہ میں فرماتے ہیں للذاہم نے ان کواس کتاب میں قطب المحدثین سے یاد کیا ہے<sup>ی</sup> آپ نے شخ نورالحق صاحبؓ ہے مہلی اور میں مختصیل علوم ہے فراغت یا کی اور سم کے نیاھ میں دبلی میں میر سید عبدالفتاح عسکری احمد آبادی قدس سرہ کے دست حن پرست پر سلسلہ علیہ قادر یہ کی بیعت کی-ان سب فیوض ظاہری و باطنی ہے دامن بھر کر اینے وطن بككرام كى طرف لوئے اورُ مند تؤكل و قناعت كوزينت دى اور باقى عمر ياداللى اور رياضت اور تدریس علوم خصوصاً علم حدیث شریف میس گزار کر ۱۱۱۸ میس رحلت فرمائی-

لله حضرت خواجہ باتی باللہ صاحب قدس سرہ و ہلی کے مشہور اولیاء اللہ سے ہوئے ہیں۔ آپ مرشد تقے حضرت مجدد صاحب رحمت اللہ علیہا کے - حضرت خواجہ سرحوم کی و فات کے وقت دو حرمول سے آپ کے دوشیر خوار فرزند تھے جن کے لئے آپ نے حضرت مجدد صاحب کو تعلیم و تربیت کی وصیت کی تھی۔ فرزند اکبر کو خواجہ کلال اور فرزند اصغر کو خواجہ خرد کہتے تھے ماثر الکالم صفحہ ۱۰۰۔

ى ماثرالكرام صفحه **۵**۵-

جذبہ اتباع شریعت: -اتباع شریعت اور امر بالمعروف اور منی عن المترکا جذبہ آپ کے خمیر میں جادہ شرع سے باہر قدم آپ کے خمیر میں جادہ شرع سے باہر قدم رکھے - آپ کے کئی فرزند آپ کی زندگی ہی میں قضا کرگئے - کس کے ماتم پر بھی خلاف شرع رسوم کاار تکاب نہ ہو سکا - میر صاحب مدوح نمایت لطیف طبع اور نکتہ سنج اور لطیفہ گوتھے - باجود اس کے اتن بلیب اور رعب تفاکہ آپ کے سامنے لوگوں کے پتالیانی ہو ہو جاتے تھے -

(۱) ایک روز غیرت خال حاکم تھٹؤ حضور کی زیارت کے لئے حاضر خدمت ہوا۔ خال صاحب موصوف کاپاجامہ جوڑی دار تھا-جو حد شرع سے متجاوز تھا مخنول سے نیچے تھا- میر صاحب نے اعتراض کیا- غیرت خال صاحب کی مجال نہ تھی کہ بچھ عذر کر سکیں فوراً اپنے ہاتھ سے حد شرع سے زائد یا تنجہ کاٹ ڈالا-

عادات: آپ نمایت سادگی - به نفسی اور توکل سے زندگی بسر کرتے تھے۔
اپنی عاجت کی دو سرے پر ظاہر نہ کرتے تھے۔استادالمحققین میر طفیل محمد بلگرامی (آپ کے شاگرہ) فرماتے تھے - میں ایک روز میر صاحب کی خدمت میں حاضر ہوا - آپ وضو کی تیاری کے لئے اٹھے ہی تھے کہ ناگاہ زمین پر گر پڑے - میں جلدی سے دوڑ کر پاس گیا۔ ایک ساعت کے بعد افاقہ ہو گیا۔ میں نے اس کا سبب دریافت کرنے کی جرات کی - بہت اصرار کرنے کے بعد فرمایا" تین روز ہو گئے ہیں کہ غذا کی جنس سے کوئی چیز مہسر نہیں آیا اور ان تین روز ہو گئے ہیں کہ غذا کی جنس سے کوئی چیز مہسر نہیں آیا اور ان تین روز میں فور آ اپنے مکان کی طرف دوڑ ااور شیریں طعام جو میرے دل میں رفت آگئ اور میں فور آ اپنے مکان کی طرف دوڑ ااور شیریں طعام جو حضرت کو مرغوب تھا۔ تیار کرا کے حاضر خدمت کیا۔اول تو آپ بہت خوش ہوئے اور مجھے دعائیں دیے گئے۔ لیکن بعداز ال فرمانے لگے ایک بات کتا ہوں بشر طیکہ تم کو گران نہ گزرے - میں نے عرض کیا فرمانے ۔! فرمانے گے فقر اء کی اصطلاح میں اس

لے ہر جانور کے پیٹ میں جگر کے ساتھ ایک تھیلی ہوتی ہے جس میں سنر رنگ کاپانی جو مزامیں خت کڑوااور تا خیر میں زہر ناک ہو تاہے اسے پیتا کہتے ہیں۔

کو طعام اشر اف کہتے ہیں۔ ہر چند کہ فقہاء کے نزدیک اس کا کھانا جائز ہے اور شریعت میں بعد تین روز (کے فاقہ ) کے مر دار بھی حلال ہے لیکن فقراء کے طریقہ میں طعام اشراف جائز نہیں ہے۔ میں نے جب یہ بات سی تو بلا چون و چرا اٹھ کھڑ ابوااور طعام اٹھاکر لے کر دروازہ کے باہر آگیا۔ پچھ دیر تو قف کر کے وہ طعام لئے ہوئے پھر حاضر خدمت ہوا اور عرض کی کہ جب بندہ طعام اٹھاکر لے گیا تھا۔ تو کیا حضرت کو تو قع تھی کہ میں یہ طعام پھر داپس لاؤل گا؟ آپ نے فرمایا نہیں۔ میں نے عرض کیا کہ اب جب کہ یہ طعام بندہ حضرت کی تو تع کے بغیر لایا ہے تو یہ طعام اشراف نہ رہا۔ حضرت میر کہ یہ طعام بندہ حضرت کی تو تع کے بغیر لایا ہے تو یہ طعام اشراف نہ رہا۔ حضرت میر صاحب میر کی اس تو جیہ پر بہت محظوظ ہوئے۔ اور فرمانے نگے تو نے عجب فراست کی صاحب میر کی اس تو جیہ پر بہت محظوظ ہوئے۔ اور فرمانے نگے تو نے عجب فراست کی ہے پھر آپ نے وہ طعام برغبت تمام شاول فرمالیا۔

(۲) نیز استاد الدحققین فرماتے تھے کہ سلطان اور نگ زیب عالمگیر (اناراللہ برہانہ) کی پیش گاہ سے علامہ مرحوم میر عبدالجلیل بلگرامی کی تعیناتی بخشی گیری اورو قائع نگاری کی خدمت پر مجرات شاہ دولہ اللہ (پنجاب) میں ہوئی - تو آپ دکن سے بلگرام میں تشریف

ا۔ اشراف - ننس کے جھالا کو کہتے ہیں - اہل طریقت بزرگ دنیا کے لذائد کو ننس کے جھالا ہے استعال مربح میسر آوے اس کو نعمت التی سمجھ کر استعال کر لیتے ہیں اور اللہ تعالی کا شکر بجالاتے ہیں - نفس کے جھالا کے سواحاصل شدہ کو قبول کر نااہل طریقت نے اس حدیث ہے لیا ہے شکر بجالاتے ہیں - نفس کے جھالا کے کھور سواحاصل شدہ کو قبول کر نااہل طریقت نے اس حدیث ہے لیا ہے کہ رسول اللہ علی ہے خصارت عرق کو بچھ عطا کیا تو حضرت عرق میل کیا عطیت من غیر اشراف نفس التی بچی جو بچھ تجھ کو نیادہ حاج ہمتانہ کو عطا ہے ہے ۔ اس پر آختیار ہے (صیح میل کر دستاد المحققین کے پاس ذکر کر دیا اور وہ فورا معلم کا نیز کی سامد ہیں ہے ہیں اس کے خال میں اشراف نفس پایم کیا ۔ اس کے اس کے کھانے سمجھ گئے اور باہر جاکر بچھ دیر تو قف کر کے وہی کھانا واپس لائے تواس میں حضرت میں صاحب علم و معرفت تھے سمجھ گئے اور باہر جاکر بچھ دیر تو قف کر کے وہی کھانا واپس لائے تواس میں حضرت میں صاحب کا اشراف نفس نہ تھاس کئے تاول فرمالیا – سجان اللہ - وہی کھانا واپس لائے تواس میں حضرت میں صاحب کا اشراف نفس نہ تھاس کئے تاول فرمالیا – سجان اللہ - استاد المحققین صاحب کا اشراف نفس نہ تھاس کے تاول فرمالیا – سجان اللہ - اس بھور استاد میں علام علی آزاد مصنف اثر الکرام کے ناتا تھے - آ ہمیں استاد الحقومی کھانا ہمیں استاد المحقومی کے دیں تھا کے تاول فرمالیا – سجان اللہ حیر عبد الحبان اللہ - آپ بھی استاد میں عبد عبد الحبان اللہ حیر عبد الحبان اللہ - آپ بھی استاد میں عبد عبد الحبان اللہ حیر عبد الحبان اللہ حیال اللہ حیر عبد الحبان اللہ حیر عبد الحبان اللہ حیر عبد الحبان اللہ حیال اللہ حیالہ کیا تھے ۔ آپ ہمی استاد الحبان اللہ حیالہ کیا تھے ۔ آپ ہمی استاد ہو کی کھانا کے حیالہ اللہ حیالہ کیا تھے ۔ آپ ہمی استاد ہو کی کھانا کے حیالہ کیا تھے کی استاد ہو کی کھانا کے حیالہ کی کھانا کے حیالہ کی کھیں کھیں کے حیالہ کی کھیر کے اس کے کھانا کے کھانا کے حیالہ کی کھیر کی کھیر کے کہ کو کھیر کے کہ کو کھیر کے کھیر

المحققین کی طرح میر مبارک صاحب کے شاگر دیتھے(ان کاذکر انشاء اللہ آئے آئے گا) سل محفر ے شاہ دولہ ایک فقیر ہوئے ہیں-ان کامقبرہ شمر محجرات پنجاب کے مشر تی دروازہ کے باہر زیادے

معرف مسرک ماہ دورہ میں کے میر ہوئے ہیں مسل ماہ مبرہ مر برت باب سے مسرک ورورہ سے ہر رویوں۔ گاہ ہے۔ شہر سیالکوٹ میں ندی پر جو بل ہے دہ بھی اور عید گاہ کلال بھی اننی فقیر صاحب کی یاد کارہے۔ لائے اور بگرام ہے گجرات کا قصد کیا- علامہ مرحوم نے مجھے ساتھ چلنے کے لئے فرمایا- میں نے قبول کر لیا تو میں نے میر صاحب کی خدمت میں حاضر ہو کر اپناارادہ سفر عرض کیا- میر صاحب موصوف نے فرمایا میری عمر اخیر کو پنچ چکی ہے- میں چاہتا ہوں تم اس وقت مجھ سے جدانہ ہواور میرے جنازے میں حاضر ہو- میں سوچ میں پڑگیا کہ میر عبدالجلیل صاحب کی رفاقت بھی ضروری ہے-استے میں حضر سے صاحب گیا کہ میر عبدالجلیل صاحب کی رفاقت بھی ضروری ہے-استے میں حضر سے میا قات ہوگی - میر نے مراقبہ کیا-دیر کے بعد سر اٹھا کر فرمایا" جاؤ"امید ہے کہ ایک دفعہ پھر بھی ملا قات ہوگی - میر عبدالجلیل صاحب کو ایک ضروری کام آپڑا- جس کے لئے انہوں نے مجھے (استاد عبدالجلیل صاحب کو ایک ضروری کام آپڑا- جس کے لئے انہوں نے مجھے (استاد الحقین) کو بلگرام میں بھیجا-میرے یہاں آنے کے تھوڑی مدت بعد حضرت میر صاحب کو انتقال ہو گیااور آپ نے نماز جنازہ کی امامت کے لئے میرے حق میں وصیت کی۔

سنه و فات : آپ کا انقال مبارک بروز دو شنبه بتاریخ میں ماہ ریع الاول ۱۱۱۹ میں عبد الجلیل مرحوم بگرامی نے تاریخ وفات یوں لکھی۔

مقدس گهر میر سید مبادک چو فرمود در بح رحلت شناه پ مطهر سرشت خرد گفت تاریخ رضوال پناه

شيخ نور الدين احمر آبادي رحمته الله عليه

وفات ١٥٥٤م

ولادت مهمناه

باپ کانام محمد صالح ہے۔ احمد آباد (گجرات) میں ۱۳۰ اھ میں پیدا ہوئے۔ ملااحمد سلیمانی اور ملا فرید الدین احمد آبادی ہے تحصیل علوم کی اور سر آمد روز گار ہو گئے ۱۳۳۳ھ میں مشرف زیارت حربین شریفین (حرسمااللہ) حاصل کیا لیے

مختلف فنون میں مفید کتابیں تکھیں جن کی تعداد کوئی ڈیڑھ سوسے زیادہ ہے۔ تفسیر قرآن مجیداور شرح صحیح بخاری بھی تکھی جس کانام نورالقاری ہے۔ آپ صوفیانہ نداق رکھتے تھے۔ چنانچہ حضرت محبوب عالم صاحب احمد آبادی سے بیعت و خلافت خانواد ہا حاصل کی-ابتدائے عمر سے آخر تک تدریس و تصنیف میں وقت بسر کیا اور <u>180</u>4ھ میں اکانوے (91) برس کی عمر میں رحلت کی عاملہ اللہ ہر حمہ الواسعة

# صاحب کمالات صوری د معنوی ماہر علوم ظاہر د باطنی علامہ نبیل فاضل نامی وگر امی میر عبد الجلیل بلگر امی رحمہ اللّٰہ

ولادت الحاج ونات ١٦٠١م اله

سید مبارک محدث کے ذکر میں گذر چکا ہے کہ میر عبدالجلیل صاحب بلگرائ میر غلام علی آزاد بلگرائ کے نانااور سید مبارک کے شاگر و رشید اور استاد المحققین میر طفیل محد صاحب بلگرائ کے ہم درس ہیں۔اوریہ بھی گذر چکا ہے کہ آپ خلد مکان حضرت محی الدین اوریگ زیب کے وقت میں مختلف ممتاز عمد ول پر مامور رہ چکے ہیں۔ بالحضوص مجرات پنجاب میں چارسال تک عمد ہو قائع نویس و حشیگر کی پر گذار چکے ہیں۔ باقی حالات علمی و عملی سطور ذیل میں ملاحظہ فرمائیں۔وباللہ التوفیق۔

۳- ان کے کمالات کی وجہ سے کئی مہینوں تک اس عاجز کا قلم رکار ہاکیو نکہ آپ کے کمالات ظاہری و باطنی اور مختلف علوم عربیہ میں آپ کے تبحر کی وجہ سے دل و د ماغ پر جیرت افزااثر تھا۔ آخر اس خیال سے کہ قلم فرسائی سکون سے اور لب کشائی سکوت سے بہتر ہے اپنے بجز و نا توانی کا قرار کرتے ہوئے سطور ذیل سے آل ہر گزیدہ انفس و آفاق کا تعارف ایے ناظرین کو کر اتا ہوں۔ واللہ ولی التوفیق۔

نب و ولادت: آپ خاندان سادات بلگرام کے روشن چراغ ہیں- جن کی ذات گرامی صفات سے بلگرام کو چار چاندلگ گئے- آپ کے والد ماجد کانام سید امیر احمد ہے جو جامع کمالات صوری و معنوی ہے-

ولادت : آپ نے بتاریخ ۱۳ شوال اے واج اپنے نور ولادت سے خط بگرام کو منور کیا-ورسات کی ابتدائی کتابیں استادالمحقین کے ہمراہ سید سعداللہ بگرامی کی خدمت میں پڑھیں۔ پھر بلاد پورب کا قصد کیااور در میانی کتابیں متفرق مقامات کے ماہرین فن استادوں سے پڑھیں۔ آخر لکھنؤ میں شیخ غلام نقشبند صاحب کی خدمت میں پنچے اور انتائی کتابیںان سے حاصل کر کے سکیل مخصیل کی۔

پھروطن مالوف کولوٹ اور فن حدیث کی سند قطب المحدثین سید مبارک محدث بلگرای ہے حاصل کی - ہر فن عقلی و نقلی میں صاحب کمال ہے - خصوصاً علم حدیث و تفییر و لغت و فنون عربیت و تاریخ و موسیقی میں ممارت تامہ رکھتے ہے - حافظ بہت قوی تھا - چنانچہ کتاب قاموس اللغتہ اول ہے آخر تک بر زبان یاد تھی - اور احادیث نبویہ اور اساء الر جال اور اسفار وامثال عرب اور واقعات تار حیہ اس قدر متحضر ہے کہ بقول حسان الهند فکر کا محاسب ان کے شار سے عاجز ہے - اور جامعیت علوم کا یہ عالم تھا کھ ذانہ کمن سال کی آ کھے نے ایسا صاحب کمال کم دیکھا ہوگا -

جب آپ کی ملا قات سید علی معصوم مدنی مصنف"سلافتہ العصر"سے اور نگ آباد ( دکن ) میں ہوئی اور صاحب موصوف نے آپ کے کمالات علمیہ معلوم کئے تو کہا کہ میں نے ساری عمر میں سید عبدالجلیل جیسا جامع العلوم شخص نہیں دیکھا-

شیخ غلام نقشند آپ کے استاد ہمیشہ آپ کی تعریف و توصیف کرتے تھے۔ آپ عربی فارسی متر کی اور ہندی چارز بانوں کے بے مثل شاعر تھے۔ کسی زبان میں بھی الیمی کی نہیں تھی کہ اس کے مقابلہ میں دوسری زبان کی ممارت کو فوقیت و کی جاسکے۔

ی میں میں کہ من مصطلبہ میں دو مرن دبان مارت و ویت و ن بات ہے۔ خوش خطی : آپ کے نواسہ حسان الهند میر غلام علی آزاد بلگرامی ماٹرالکرام و فتر اول میں آپ کے حالات میں آپ کے رسم الخط کے متعلق تحریر فرماتے ہیں-

اوں یں اپ سے حالات ہیں اپ سے رہ افظا ہے ۔ س سر بر مراسے ہیں۔
'' آپ کی بہندیدہ مبارک عادت تھی کہ جب آپ کتابت کاارادہ کرتے تو پہلے
بہماللہ' الحمد للد اور درووشریف کا غذیر لکھ لیتے اور اس کے بعد مطلوبہ کتابت کرتے اور
اخیر عمر تک اس عمل پر قائم رہے آپ نے ایک بہت بڑا کتب خانہ مجملہ اپنے باقیات
صالحات کے چھوڑ اہے - اس میں اکثر کتابوں کا اپنے دست خاص سے مقابلہ اور اصلاح
کی ہے - اور بہت کی کتابیں اپنے ہاتھ سے لکھی ہیں - شروع میں آپ نمایت عمدہ

شیرین خط الکھاکرتے تھے۔اس کے بعد آپ نے اپنی ایک نئی طرزا بجاد کی جو نمایت شیریں وولنشیں ونظر افروز تھی۔ آپ کو کتابت کاس قدر شوق تھا کہ بھکر میں اقامت کے آخری لیام میں صحیح بخاری کی کتابت کر رہے تھے اور اس کی تھیجے و مقابلہ کر رہے تھے۔ جب آپ کی ملاز مت سے علیحدگی کی اطلاع آئی تو واپسی پر بھکر کے قریب موضع نو شہرہ میں مقام کیا اور وہاں صحیح بخاری کی کتابت اور تھیجے و مقابلہ کے لئے چھ ماہ تک قیام کرنا پڑا اور چو نکہ آپ کے ساتھ اور بہت سے اشخاص ہمرکاب تھے اس لئے ہزاروں روپیہ خرج کرنا پڑا۔ تھیجے بخاری کا وہ نسخہ متبرکہ آپ آپ کے کتب خانہ میں موجود ہے۔"

و صال : اس کے بعد آپ دہلی پنچے اور و بیل شنبہ کی شب ۲۳ رکھ الاول ۱۳۳ اھے میں آپ کاو صال ہوا- نعش مبارک کو حسب و صیت خود دار السلام بلگرام میں لایا گیا-جمال آپ کو ۲ جمادی الاولی کو بوقت عصر اپنے والد بزرگوار جناب امیر احمد مرحوم کے قد مول میں سپر د خاک کیا گیا-

آپ کی ایک کرامت یہ بھی تھی کہ باد جو داس کے کہ تابوت کو دہلی ہے بلگرام کے جانے میں چودہ دن نگے اور گرمی کا موسم تھا گر آپ کا جسم مبارک بالکل صحح وسالم تھا۔ کسی عضو میں کوئی بھی تغیر شیں ہوا تھا۔ جسد مطهر تازہ میت کی طرح تابوت سے چار پائی پر رکھا گیااور آپ کے ہم درس استاد المحققین میر طفیل محمد صاحب بلگرامی نے این باتھوں آپ کو قبر میں اتارا۔

راقم الحروف (غلام على آزاد بلگرامى) نے آپ كى تاریخوفات نكالى ہے-"اولئك لهم عقبى الدار – جنت عدن"

اور نیز آبه کریمه

"للذين احسنوا لحسنى و زيادة" ( <u>١١٣٨.</u>ﻫ ) رحمه الله ملخصاً و مترجمًا.

ازماثرالكرام د فتراول صفحه ۲۶۵ وصفحه ۲۶۶

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

عاجي محمدا فضلٌ صاحب سيالكو ثي

افسوس ہم کواس پاک و مبارک وجود کے حالات مفصل نہیں ہے۔ جن کے نام بای ہے ہم (بیالکوٹی) فخر کر کتے ہیں۔ جو پچھ ملتا ہے حضر ت شاہ ولی اللہ صاحب اور جناب مرزا مظہر جانجانال (علیبارحمتہ) کے حالات میں جعنا ملتا ہے کہ ال ہر دو بزر گواروں نے آپ سے علم حدیث حاصل کیا اور آپ نے شخ عبداللہ بن سالم بھری کی سے اور اسی نبیت سے ہم نے آپ کے ذکر خیر سے اپنی اس کتاب کو زیب دینا چاہا کی سے اور اسی نبیت سے ہم نے آپ کے ذکر خیر سے اپنی اس کتاب کو زیب دینا چاہا ہے۔ حضر ت شاہ ولی اللہ صاحب اور جناب مرزا مظہر جانجانال شہید ایسے لوگوں کا آپ کے سلسلہ تلمذ میں ہونا آپ کی افضلیت اور اسم باسمی ہونے کی بین دلیل ہے۔ حضر ت شاہ غلام علی صاحب رحمتہ اللہ علیہ آپ کی بغائت تعریف کرتے ہیں جانچہ مقامات مظہر یہ میں فرماتے ہیں۔

ایشان از علمائے متبحر و فضلائے دانشور نداز اسرار معارف علوم باطن خطے و افرد ارند طریقه از حجته الله نقشبند فرزند و خلیفه حضرت ایشان محمد معصوم رحمة الله علیهما گرفته تاده سال استفاده فیوض باطن نمودند و تاد وازده سال از حضرت شیخ عبدالاحد فرزند و خلیفه خازن الرحمة شیخ محمد سعید فرزند سجاده نشین حضرت مجدد رحمة الله علیهم مشرف گردیده بمقامات عالیه رسیده اندوتهصیل علوم معقول و منقول

لله چنانچ حضرت شاہ صاحب بن كتاب القول الجميل كے اخر پر اپنى سند علم حديث كے ذكر ميں فرماتے ہيں۔ و احاربى مشكوة المصابيع و صحيح البحارى وغيرہ من الصحاح الست النقة الثبت حاجى محمد افضل عن الشيخ عبدالاحد عن ابيه الشيخ محمد سعيد عن جدہ شيخ الطويقة الشيخ احمد السهرندى بسندہ الطويل المذكور في مقامات جمد : اور محكو اجازت دى مشكوة الصابح اور صحح بخارى وغيره صحاحت كى معتد ثابت القول حاتى محد افضل نے شخ عبدالاحد سے انہوں نے اپنے داوا شيخ طريقت شيخ احمد شخ عبدالاحد سے انہوں نے اپنے داوا شيخ طريقت شيخ احمد صندى سے انہوں الله الله عندى سے انہوں ہے۔ انہوں ہے انہوں ہے انہوں ہے انہوں ہے۔ انہوں ہے انہوں ہے انہوں ہے۔ ان

و اسناد علم حديث از ايشان نموده از شيخ سالم بصرى ثم المكى علم حديث نيز سند دارند (مقامات مظمريه صفحه ٩) اورای کتاب میں دوسری جگه حضرت جناب مر زاصاحب کی زبانی نقل فرماتے ہیں-يس بخدست حضرت حاجى محمد افضل التماس توجهات نموديم- فرمودند شما على البصيرت سلوك كرده ايدو كشف مقامات دارید و مارا چندان کشف و علم مقامات نیست استفاده باحسن وجوه نتو أند شد- حضرت أيشان (مرزأ صاحب) ميفرسودند- أكرچه از أنحضرت (حاجي صاحب ممدوح) درظاهر استفاده كرده نشد- ليكن درضمن سبق حديث فيوض از باطن شريف ايشان رادر ذكر حديث در نسبت رسول الله صلى الله عليه و سلم استغراق دست مي داد و انوار و بركات بسيار ظاهر مر شدگویا در معنی صحبت پیغبر خدا صلی الله علیه و سلم حاصل مي شد و دريس اثنا توجه و التفات نبوي صلى الله عليه و سلم مشهود می گشت و نسبت کمالات نبوت درغاثب وسعت وكثرت انوار جلوه كرسي شودو معني حديث شريف العلماء ورثة الانبياء عليهم السلام واضح مي شد- ايشان شيخ

باطن تا بسنت سال از خدمت ایشان حاصل نموده ایم-(مقامات مظرر به صفحه ۲۲وصفحه ۲۳)

حفرت مرزامظهر جانجانال شهيد

وفات 1996ھ

ولادت رمضان شريف واللج

آپ کا سلسلہ نسب ۸ اواسطوں سے حضرت علی کے بیٹے امام محمد بن حنفیہ سے جا ماتاہے۔ آپ کانام سمس الدین حبیب اللہ ہے اور آپ کے والد ماجد کانام سمس الدین حبیب اللہ ہے اور آپ کے والد ماجد کانام سمس الدین حبیب اللہ ہے اور آپ کے والد ماجد کانام سمس الدین حبیب اللہ ہے اور آپ کے والد ماجد کانام سمس الدین حبیب اللہ ہے اور آپ کے والد ماجد کانام سمس الدین حبیب اللہ ہے اور آپ کے والد ماجد کانام سمس کے اللہ ہے اور آپ کے اللہ کانام سمس کے حالے کی سے معربی کانام سمس کے اللہ ہے تھا ہے

الحديث واز روئر صحبت پير فقير اند فوائد بسيار در ظاہر و

ای وجہ سے مرزا آپ کے نام کاجزوبن گیاہواہ-

حسان ہند میر غلام علی صاحب آزاد بگرائی نے اپنی کتاب "سرد آزاد" بیں درج کرنے کے لئے سرزاصاحب موصوف سے آپ کے جالات دریافت کئے۔اس پر آپ نے اپنے جو حالات خود تحریر فرمائے۔ان کااردوتر جمہ بہ طور اختصار حسب دفیل ہے۔

"جان جانال نام - مظهر تخلص - پسر میر زا جان - جانی تخلص - علوی نسب ہندی مولد - خفی ند جب اور نقشبندی مشرب - پیدائش وااجے ظاہری نشوه نمااکبر آباد (آگرہ) میں ہوئی اور باطنی تربیت شاہجمان آباد (دبلی) میں حفرت سید محمہ بدایونی نقشبندی سے حاصل کی - میر انسب ۲۸واسطوں سے حضرت محمہ بن حنفیہ کے ذریعہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ سے جاملتا ہے - میرے جداعلی امیر کمال الدین نویں صدی ہجری کے شروع میں طائف کے میرے جداعلی امیر کمال الدین نویں صدی ہجری کے شروع میں طائف کے علاقہ سے آگر ترکستان میں مقیم ہوئے اور عرصہ دراز تک ان علاقوں میں فرماز وائی کی - ان کی اولاد بہت می تھی جن میں سے امیر مجنون اور امیر باباہیں جو ہمایوں بادشاہ کے ہندو ستان کے فتح کرنے کے موقع پر اس ملک (ہند) میں وار دہوئے - اس کے بعد سلاطین گور گانیہ کی خد مت اور رفاقت اس خاندان کا شعار رہا۔

میرزا جان ندکور نے جو امیر بابا ہے چینے مرتبہ پر اور امیر کمال الدین ندکور سے
بان ویں مرتبہ پر تنفے عالمگیر باد شاہ کے زمانہ میں ایک عالی منصب سے ترک دنیا گیبجپن سے ہی اس خاکسار کو مال و جاہ کی خواہش نہیں تنفی – ضروریات کو
حاصل کرنے کے بعد بیہ فقیراز خود رفتگان کے وامن سے وابستہ ہوا۔اس
امید پر کہ دوسر ہے جمان کے حالات سے واقفیت حاصل کرے - جب سے
ان کے دروازے پر قدم رکھا ہے دہاغ ضعیف ہوگیا ہے اور تدبیر کے
اسباب کی طاقت نہیں رہی – خلوت نشینی اختیار کرلی ہے ۔ اور کمی کمینوں

کے دستر خوان سے روثی نہیں کھائی <del>۔</del>

ا تباع سنت کا شوق آپ کی طبیعت میں مرکوز تھا- چنانچہ حفزت شاہ غلام علی صاحب اپنی کتاب مقامات مظری کے صفحہ ۱۲ اپر آپ سے نقل کرتے ہیں۔

الله تعالیٰ نے میری طبیعت نمایت اعتدال والی بنائی ہے اور میری طینت میں سنت نبوی ملطق کی پیروی کی رغبت و دیعت کی ہوئی ہے (انتی متر جماً)

چنانچه شخ شخیانواب صاحب مرحوم اپنی کتاب ابجد العلوم میں به ضمن ذکر حضرت مجدد صاحب مرحوم فرماتے ہیں-

آپ کے متافرین بزرگ فیف یا بول میں سے شیخ مشم الدین علوی المعروف مرزا مظر جانجاناں ہیں۔ جو امام محمد بن حنفیہ کی اولاد سے ہتھے۔ آپ بہت سے فضائل کے مالک ہتھے۔ فن حدیث آپ نے حاجی (محمد افعنل) صاحب سیالکوٹی سے حاصل کیا۔ اور مجد دی طریقہ اپنو وقت کے اکا بر طریقہ مجد دیہ سے ۔ اتباع سنت اور قوت کشفیہ میں آپ کا پایہ بہت بلند تھا۔ آپ کے شعر بہت انو کھے اور آپ کے محقوبات بہت مفید آپ کا پایہ سے اشارہ کے قائل تھے کیا اور (نماز میں) اپناد ایاں ہاتھ یا کیس بیں۔ آپ تشہد میں مسجد سے اشارہ کے قائل تھے۔ پر سینے کے نیج باند ھتے تھے اور قرات فاتحہ طف اللهام کی تقویت کے قائل تھے۔ آپ کا سی وفات ہے عاش حمید امات شھیدا (۱۱۹۵)

که و فتر تانی اثرالکرام موسوم به سر د آزاد صفحه ۲۳۲

ع سے آپ کے مکتوبات کتاب کلمات طیبات میں ہمراہ مکتوبات حضرت غوث انتقلینؒ و مکا تیب قاضی شاء اللہ پانی چی و مکا تیب شاہ دلی اللہ صاحب محدث دہلویؒ مطبع مجتبائی دہلی میں طبع ہو کر شائع ہو <u>مکے ہیں۔</u>

لله من مکتوبات حضرت مر زامظهر جانجانال در کلمات طیبات - مکتوبات یاز د بهم صفی ۴۷ و ۲۸

## امام الهند تحكيم الامته بقيته السلف حجته الخلف

### حضرت شاه ولى الله صاحب و ہلوگ

وفات لإنحالاه

ولادت واالط

كس شيركى آمد ہے كدرن كانب رہا ہے

مجھ ایسے نابکار کا آپ کی تعریف و توصیف میں کچھ لکھنا آپ کی شان میں گتا خی ہے کیونکہ ہندوستان بھر میں شہر بشہر اور کوچہ بکوچہ اور خانہ بخانہ جس قدر علم وعمل بالحدیث کا غلغلہ ہے۔اور اتباع سنت کا جتناجوش طبائع میں موجزن ہے وہ سب کچھ آپ ہی کی برکت وفیض کا ثمرہ ہے۔

> بلبل کو شوق گل تھا نہ قمری کو عشق سرو یہ سارے گل کھلائے ہوئے باغباں کے ہیں

لندا میرے لکھنے میں اس سے زیادہ نہیں ہوگا- جو آپ کی نسبت لوگول کے سینوں میں ساری اور ان کی زبانوں ہر جاری ہے۔

آپ مواا جے میں طلوع آفتاب کے ساتھ ہی دارالخلافہ دہلی میں پیدا ہوئے گویا خلق برحن نے عالم جسمانی وعالم روحانی ہر دو کے آفتابوں کو اکٹھا ظاہر کیا-اور ظلمت ظاہری وباطنی کا پر دہ چاک کر دیا- آپ کا سلسلہ نسب تمیں واسطوں سے جھزت فاروق اعظم تک پنچتاہے-تاریخی نام عظیم الدین ہے-جو آپ کوہر طرح پھبتاہے-

آپ کے حالات میں مستقل تصانیف ہیں-سب کی جامع حیات ولی ہے میرے

خیال میں ہندوستان میں اس قدر تفصیل و جامعیت کے ساتھ کسی دیگر عالم کے حالات نہیں لکھے گئے اور نداتنی کثرت ہے کسی اور کی نسبت تصانیف لکھی گئیں۔

'آپ نے اپنے حالات میں خود بھی ایک رسالہ لکھاہے۔ اس میں فرماتے ہیں کہ جب میری عمر جار سال جار میننے اور کئی دن کی ہوئی' تو خاند انی رواج کے مطابق مکتب میں نشست ہوئی۔ ساتویں سال کے اخیر میں قر آن شریف حفظ کر لیا۔اور فارسی کی پڑھائی شروع کی۔ دسویں سال شرح ملاتک پڑھے۔ پندر ہویں سال اس ملک کے رواج کے مطابق علوم متعارفہ سے فراغت پائی۔البتہ فن حدیث جس کے لئے اللہ تعالیٰ نے آپ کو پیدا کیا تھا۔ابھی نامکمل تھا۔ آپ کی کتاب ازالتہ الحقاء کی لوح کے اندر کے صفح پر لکھاہے۔

"باز اجازت عامه روایت حدیث از سولانا محمد افضل معروف بجا
جی سیالکوئی گرفتند- و برین ہم قانع نگر دیدہ در مدینه منورہ علی
صاحبہا الصلوۃ و السلام تشریف برد ند و تجدید اجازت از عمده
شیوخ خود ابو طاہر بن ابراہیم الکردی المدنی نمودند-"
کین ہمیں معلوم شیں ہواکہ جناب حاجی صاحب موصوف سے اجازت روایت
حدیث لینے کازمانہ کون ساہے -القول الجمیل میں آپ خود فرماتے ہیں«جب آپ کی عمر سترہ سال کی ہوئی تو آپ کے والد ماجد شخ عبدالر حیم بیار گانے میں موسوف سے اجازت روایت ہوئے صاحب اپ نمانہ میں فضیلت علمی کے ساتھ ایک مقدس بزرگ مانے جاتے تھے - یعنی عالم شریعت بھی تھے -اور پیر طریقت بھی لیے
باتے تھے - یعنی عالم شریعت بھی تھے -اور پیر طریقت بھی لیے
باتے تھے - یعنی عالم شریعت بھی تھے -اور پیر طریقت بھی لیے
باتے تھے - یعنی عالم شریعت بھی تھے -اور پیر طریقت بھی لیے
باتے تھے - یعنی عالم شریعت کو بیعت وارشاد کی بھی اجازت دی اور کلمہ یدہ کیدی بھر ار

<sup>4</sup> اس لئے آپ کے خاندان کوشاہ صاحب کے لقب سے پکارتے ہیں۔ کیونکہ ہندو ستان میں پیروں اور ہزر گان طریقت کوشاہ صاحب کتے ہیں۔ورنہ آپ سید نہیں تھے بلکہ شِخ فارو تی تھے۔ ہنجاب میں شاہ صاحب سیدوں کو کہتے ہیں ہیں ہر دو ملک کے اختلاف عرف کا لحاظ چاہئے۔

بعد ملاحظه كتب مذابب اربعه و اصول فقه ايشان و احاديث كه متمسك ايشان ست قرار داد خاطر بمدد نور غيبي روش فقهائي محدثين افتاد (الخبر ء اللطيف في ترجمة العبد الشعيف المحقد برساله انفاس العارفين - مطبوعه مطبع احمدي دبلي صفحه ١٩٥) اورائي تعليم كي بابت انفاس العارفين مين قرمات بين -

حضرت ايشا درخلوت وجلوت بسيارمي بودكه باين فقير ملتفت مي شدند و تلطف من نمود ندو در ابتهاج و استراز مي شدندومي. فرمودندکه در دل من بر اختیار خطور میکند که بیک دست کمه علوم درسینه تو اندازم و باز بعد چندے جو شے می زدند و بمهمیں كلمه متكلم مي شد ند و منم جزا اثر انفاس سبارك ايشان ظامِر كشت والا ابي فقير چندان محنت تحصيل نكشيده (صفح ٢٣) تذبیل: حضرت شاہ صاحب کے والد حضرت شاہ عبدالر محیم صاحب علوم شریعت میں کامل ہونے کے علاوہ طریقت و باطن میں بھی صاحب کمالات تھے-اور صاحب کرامت اولیاالله میں تھے اور حضرت شاہ صاحب نے ان کی قلبی کیفیت و توجہ کا جو ذکر او ہر کی عبارت میں کیا ہے فیوض رحمانیہ کے نزول کے وفت ایسے حضرات کے قلوب صافیہ پرایسے کوائف گزراکرتے ہیں اور ان کا انعکاس قابل ومستعد طبیعتوں پر پڑ کر ان کو منور کر دیتا ہے۔ آنخصرت ﷺ کو عطاء نبوت کے وقت غار حرامیں جو حضرت جبریل علیہ السلام نے تین دفعہ سینے سے لگا کر زور سے بھینیا تھاوہ کی حیفت تھی-الحمد ملتہ کہ اس سیاہ کاریر بھی حضرات اساتذہ جناب مولانا عبدالمنان صاحب مر حوم محدث وزیر آبادی اور جناب مولانا عبیدالله غلام حسن صاحب سیالگو ٹی کی توجہ اور جذب نے یمی کیفیت طاری کر وی تھی ورنہ اس عاجز کو بھی پخصیل علم میں د ماغ سوزى اور محنت كشى كى زحمت نهيس الهاني يرى -اللهم لك الحمد حمدا كثيرا طيبا

ل شاہ صاحب کے والد حفرت شاہ عبدالرحیم صاحب - ۱۴

مباركا فيه اللهم زينني بالعمل كما كرمتني بالعلم و حملني بالتقوى كما احسنت على بنور الفهم-

رجوع بمطلب: اس کے بعد حضرت شاہ صاحب اپنے والد ماجد کے طریق عمل کی نسبت فرماتے ہیں مخفی نماند کہ حضرت ایشاں در اکثر امور موافق مذہب حنفی عمل میکر دندالا بعض چیز ہاکہ حسب حدیث یا وجدان سند ہب دیگر ترجیح می یافند از انجملہ آنست کہ دراقتداء سورہ فاتحہ می خواند ندودر جنازہ نیز (صفحہ ۲۹)

اس سے صاف ظاہر ہے کہ شاہ عبدالر حیم صاحب بھی اہل حدیث تھے اور حدیث بنوی پر عمل کرنے میں ان کے رہتے میں کسی معین ند ہب کی رکاوٹ ہر گزند تھی اور اس کانام ترک تقلید ہے جس پر اہل حدیث سے نزاع کی جاتی ہے۔

۲- حضرت شاہ والی اللہ صاحب نے پیشتر اس ملک میں علم حدیث کی بنیاد تو پڑنچکی تھی لیکن تقلید کے عام رواج کی وجہ سے عمل بالحدیث کی بحثیں لکھیں۔ ججہ اللہ میں کئی ایک ابواب اور الانصاف و عقد الجید خاص کتابیں ای امر کے لئے تحریر کیں۔ نیز مؤطا امام مالک کا ترجمہ فاری زبان میں کیا جو کتب حدیث کی مال کملانے کی مستحق ہے جس سے لوگوں میں علم و عمل ہر دو کا شوق پیدا ہو گیا۔ اس میں جا بجا محدیث کی قریف ہے اور ان کے ند ہب کو ترجیح دی ہے۔ چنا نچہ مصفح ترجمہ مؤطا کے دیبا ہے میں فرماتے ہیں۔ باید دانست کہ سلف در استنباط مسائل و فتاوی ہر دو وجہ باید دانست کہ سلف در استنباط مسائل و فتاوی ہر دو وجہ

بودند یکے آنکه قرآن و حدیث و آنار صحابه جمع میکردنداز انجا استنباط میمنو دند وایی طریقه اصل راه محدثین است و دیگر آنکه قواعد کلیه که جمعے از ائمه تنقیح و تهذیب آن کرده اندیا دگیرند ہے ملاحظه ماخذ آنها پس بر سسئله که واردمی شد جواب آن از قواعد طلب می کردند و این طریقه اصن راه فقها است -۱۲ (مصفی صفح م)

آپ کی تصانیف سے ہندوستان کی علمی د نیامیں ایک عظیم انقلاب پیدا ہو گیااور

قر آن و حدیث سے ناواقعی کی وجہ سے لوگوں کے ذہنوں میں جو یہ بات بیٹی ہوئی تھی کہ قر آن و حدیث سے ناواقعی کی وجہ سے لوگوں کے ذہنوں میں جو یہ بات بیٹی سکتا کہ قر آن و حدیث کا علم نمایت مشکل ہے اور ان کو سوائے مجتد کے کوئی سمجھ نہیں سکتا اور زمانہ اجتماد و مدت سے ختم ہو چکا ہے۔ یہ بات حضر ت شاہ صاحب کے تراجم اور علم قر آن و حدیث کی تشویق و تر غیب کے سبب ذہنوں سے جاتی رہی اور لوگ شوق سے قر آن و حدیث کے سکھنے میں لگ گئے اور اس عمل بالحدیث کی بھی بنیاد پڑگئی۔ ہم اس عگد ان تصانیف پر ربو یو کرنے کی بجائے تصنیف کے متعلق اجمالی نظر سے حضر ت شاہ صاحب نے بیشتر علمی خدمت کس ڈھنگ پر تھی اور آپ ہندوستان میں حضر ت شاہ صاحب سے پیشتر علمی خدمت کس ڈھنگ پر تھی اور آپ ہندوستان میں حضر ت شاہ صاحب سے پیشتر علمی خدمت کس ڈھنگ پر تھی اور آپ ہندوستان میں دشرت شاہ صاحب سے پیشتر علمی خدمت کس ڈھنگ پر تھی اور آپ

(۱) حفرت شاہ صاحب سے پیشتر قرآن شریف کی خدمت کی طرف مطاقاً توجہ نہیں تھی۔ قرآن شریف کا ترجمہ نصاب در سیات میں شامل نہیں تھا۔ اور معلوم ہے کہ قرآن شریف شریعت کا اصل ماخذ و منبع ہے اور علوم البید کی تحصیل سے اصل مقصود کی ہے کہ قرآن فنمی میں کمال حاصل ہو۔ لیکن جب قرآن بڑھا نہیں سیکھا نہیں اس کے اسلوب سے طبیعت مانوس ہوئی نہیں اور ان علوم الهید کی تخصیل کے بعد قرآن میں ان کے قواعد کا اجرواستعال کیا نہیں گیااور قرآن کی حلاوت کا ذوق و شوق دل میں موجزن ہوا نہیں تواس کے فنم میں کمال کسے ہوگا اور کمال سے ہوگا ؟ محض ذہن عظمت زیادہ سے زیادہ محض ایمان کے درجے تک رکھتی ہے لیکن اطمینان کے درج تک نہیں پنچا

آپ کے والد شاہ عبدالر حیم صاحبؒ نے اس ضرورت کو محسوی کیااور قر آن شریف کی اشاعت و ترویج کے لئے ایک در سگاہ کھولی - جس کا نام آپ کے نام نامی پر مدرسته رحمیه ہوا-

شاہ عبدالر حیم کی وفات کے بعد آپ کواس درسگاہ میں جو برابر بارہ سال تعلیم و تدریس کا موقع ملااس میں آپ نے اپنے طلباء میں قر آن شریف سے استدالال کرنے محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

کی ایک ننی روح پھونگ دی-

الله تعالی نے حضرت شاہ صاحب کو قر آن فہمی کا ملکہ خاص طور پر عطاکیا تھا۔ چنانچہ اس فن میں آپ کی تصانیف الفوز الکبیر اور فتح الخبیر اور ترجمنہ القر آن الموسوم بفتح اگر تمن اور تاویل الاحادیث فی رموز فقص الانبیاء وغیر ہااس کی شاہد موجود ہیں۔خود جناب شاہ صاحب ان سب کو اللہ تعالیٰ کا خاص فضل اور اس کی ﷺ قرار دیتے ہیں چنانچہ الفوز الکبر میں اینے علوم وہیہ کے ذکر میں فرماتے ہیں۔

من العلوم الوهبية في علم التفسير التي اشرنا اليها تاويل قصص الانبياء عليهم السلام وللفقير في هذا الفن رسالة مسماة بتاويل الاحاديث الخ و من العلوم الوهبية تنقيح العلوم الخمسة التي هي منطوق القران العظيم مر من ذالك الباب جملة في اول الرسالة فراجعه و من العلوم الوهبية ترجمة باللسان الفارسي على وجهٍ مشابهٍ للعربي في قدر الكلام و التخصيص و التعميم و غير ها اثبتنا ها في فتح الرحمن في ترجمة القرآن (الفوز الكبير صفحه مصر)

علم تغییر میں اللہ تعالیٰ کی طرف ہے جو علوم مجھے بخشے گئے ہیں اور جن کی طرف ہم نے اشارہ کیا ہے انبیاء علیہم النلام کے قصوں کی تاویل ہے - اور اس فقیر نے اس فن میں ایک رسالہ بہ نام تاویل الاحادیث رکھا ہے - الخ نیز علوم وہیہ میں سے انبیا نج علوم کی تنقیح ہے جن کے متعلق قر تان شریف میں مستقل بحث نہ کور ہے - اس باب میں سے پچھ بیان شروع کتاب میں گذر چکا ہے وہاں پر دیکھیں - نیز علوم وہیہ میں سے قر آن شریف کا فاری زبان میں ترجمہ ہے جو الاوریقم وغیرہ کی جنس سے انداز کلام میں عربی عبارت کے مشابہ ہے جس کو ہم نے فتح الرحمٰن فی ترجمۃ القر آن میں درج کیا عبارت کے مشابہ ہے جس کو ہم نے فتح الرحمٰن فی ترجمۃ القر آن میں درج کیا

<sup>--</sup>

آپ عربی اور فاری میں شعر کہنے میں ید طولی رکھتے ہتھے۔ چنانچہ تصوف اور مدح وحب نی میں آپ کے قصائد واشعار آبدار کتب تراجم کی زینت ہیں۔ جن کی زبان کی فصاحت و بلاغت علمائے عرب وعجم ومصرنے بھی تشلیم کی ہے۔

آپ کی تصانیف دوسوے زیادہ ہیں اور سب کی سب نافع و مفید اور مقبول خاص و عام ہیں-ان میں سے بعض تواپنے اپنے مضمون میں عدیم النظیر ہیں اور بعض ایسی کہ آپ سے پہلے کسی نے اس مضمون پر قلم نہیں اٹھایا-

ان كتب ميں سے حجة الله البائغة خاص طور پر قابل ذكر ہے جس ميں علوم شرعيه كے جميع ابواب كے مسائل اور ان كے اسرار و حكم ايسے طريق پر بيان كے گئے ہيں كه يہ كتب مصنفه پر فوقيت لے گئى ہے اور اس ميں كى كونزاع نہيں۔

حضرت نواب صاحبٌ اپنی کتاب اتبحاف النبلاء (مقصد دوم صفحہ ۴۳۰) میں فرماتے ہیں۔

"انصاف یہ ہے کہ اگر آپ کا وجود صدر اول اور زمانہ ماضی میں ہو تا تو آپ امام الائمہ اور تاج المجتهدین گئے جاتے-"(انتمی متر جماً)

رتبہ مجدویت: آپ بلا نزاع بار ہویں صدی کے مجدد ہیں- چنانچہ آپ اپی کتاب تقہمات میں فرماتے ہیں-

لما تمت بى دورة الحكمة البسنى الله خلعة المجددية فعلمت علم الجمع بين المختلفات. (انتهى منقول از اتحاف النبلا مقصد دوم صفحه ٤٣٠)

جب میرا دورہ حکمت یعنی علم اسرار دین پورا ہو گیا تو اللہ تعالی نے مجھے خلعت مجد دیت پہنائی۔ پس میں نے مسائل اختلافی میں جمع (و تطبیق) کو معلوم کر لیا۔

سي كاس وفات واو ووامام اعظم وين " إلا إله ب-افاض الله علينا فيوضه

### شاه عبدالعزيز صاحب محدث دہلوی

ولارت 1109ه وفات ١٢٣٩ه

نواب صاحب نے اپنی کتاب اتحاف السبلاء میں آپ کے حالات نهایت جامع عبارت میں درج فرمائے ہیں جن کا بتخاب بصورت ترجمہ حسب ذیل ہے۔

آپ ہندوستان بھر میں استاذ الاساتذہ خاتم المفسرین و المحدثین ہے۔ آپ کا تاریخی نام غلام حلیم (<u>۱۵۹</u>ھ)ہے۔

آپ اپنے زماند میں مرجع علماء و مشائخ ہے۔ آپ کا پایہ تمام علوم متداولہ وغیر متداولہ وغیر متداولہ وغیر متداولہ اور فنون عقلیہ وتقلیہ میں اتنابلند تھا۔ کہ بیان سے باہر ہے۔ حافظہ کی پختگی وعمد گ تعبیر رویا کے علم وعظ وانشاء کے سلیقہ علوم کی تحقیقات اور مخالفین کے ساتھ نداکرہ و مباحثہ میں اپنے ہم عصر ول میں ایک ممتاز مقام رکھتے تھے۔ موافق ومخالف سب کو آپ سے عقیدت تھی۔ آپ نے اپنی تمام عمر تدریس وافاً فصل خصومات وعظ مریدوں کی تربیت اور شاگر دوں کی شکیل میں گذاری۔ دنیوی جاہ و عزت اور احترام و تعظیم کے ساتھ ساتھ آپ کمالات باطنی بھی رکھتے تھے۔

امیر المجاہدین سیداحمد بریلوی آپ کے مرید طریقت سے -بلاد ہند میں آپ اور آپ کے برادران کرام علم وعمل کی ریاست کے سر دار سے -ہندوستان میں کوئی علاقہ بلکہ کوئی شہر کم ہوگا کہ اس میں کوئی البیا شخص ہو جسے اس خاندان سے نسبت تلمذیایا استفادہ باطن ، مجو - بڑے بڑے علاء آپ کی شاگر دی پر فخر کرتے ہیں اور فضلاء آپ کی تصنیف کردہ کتابوں پر کامل بھروسہ رکھتے ہیں - آپ نے اپنے والد ماجد اور ان کے فلفاء کرام سے علوم حاصل کے اور بہت می فلقت نے آپ سے استفادہ کیا-

آپ کی نصنیفات میں سے مشہورترین کتاب جو آپ کے وسعت علم و کمال کی دلیل ہے تفییر فتح العزیز ہے۔جو دو بڑی بڑی جلدوں میں ہے اور کوئی سوا تین پارے کلام مجید کی ہے (پارہ اول اور دوئم رکوع رمضان تک اور پارہ ۲۹و۳۰ کامل) یہ تفییر ہندوستان میں دوبارہ شالع ہو چکی ہے۔اس کے علادہ تخفہ اثنا عشریہ رد شیعہ میں اور

بستان المحدثين سير الشهاد تين عجاله نافعه اور بهت ہے فناوي ہيں ك

آپ نے <u>۳۳۹</u>ھ میں و فات پائی- شعراو علماء نے آپ کی و فات کی تاریخیں کھیں آپ کواینے پدر بزر گوار کے پہلومیں سپر د خاک کیا گیا۔

آپ کا خاندان علوم حدیث اور فقہ حنفی کا ہے۔ علم حدیث کی جو خدمت ملک ہند ملس اس خاندان نے کی ہے کسی اور نے نہیں کی۔ سر زمین ہند میں عمل بالحدیث کا آج مقیقت میں آپ کے والد ہزر گوارنے بویا تھا۔اور آپ نے اسے برگ وہار بخشا۔ور نہلاد ہند میں کوئی شخص علاوہ فقہ حنفی کے علم حدیث سے تمسک نہیں کرتا تھا۔فحزاہ اللہ عناحیر الحزاء (انتی ملخصاو متر جماً)

#### شاه رفيع الدين صاحب التوفي وسرياه

آپ شاہ ولی اللہ کے سعادت مند فرزند اور شاہ عبدالعزیز کے چھوٹے بھائی ہیں۔ آپ شاہ ولی اللہ کے سعادت مند فرزند اور شاہ عبدالعزیز کے چھوٹے بھائی ہیں۔ آپ نے جملہ علوم کی عموماً اور حدیث نبوی سالتے کی ضوصاً سند اپنے والد ماجد سے حاصل کی۔ آپ علوم دینیہ اور عقلیہ میں مرجع ارباب استعداد ہے۔ چو نکہ آخری عمر میں جناب شاہ عبدالعزیز کو کبرسی نے بالکل ضعف کر دیا تھا۔ اس لئے تدریس کا سلسلہ آپ ہی کی مقد س ذات سے وابستہ تھا۔ دور در از کے شہر ول سے جو زبر دست فضلاء یہاں آکر آپ کی قدم ہوسی کاشر ف حاصل کئے ہوتے پھر بھی آپ کا تبحر علمی دکھ کر عش عش کر اٹھتے۔ دیار ہند کے تمام نامی اور مشہور فضلاء آپ ہی کے مستقیموں اور خوشہ چیوں میں شار کئے جاتے ہیں۔ آپ کو ہر مشہور فضلاء آپ ہی کے مستقیموں اور خوشہ چیوں میں شار کئے جاتے ہیں۔ آپ کو ہر مشہور فضلاء آپ ہی کے مستقیموں اور خوشہ چیوں میں شار کئے جاتے ہیں۔ آپ کو ہر مشہور فضلاء آپ ہی کے مستقیموں اور خوشہ چیوں میں شار کئے جاتے ہیں۔ آپ کو ہر مشہور فضلاء آپ ہی مناسبت تھی۔

طلبہ کی تدریس کی وجہ سے تصنیف و تالیف کے لئے آپ کو بہت کم وقت ماتا تھا۔ پھر بھی آپ نے کئی مفید کتابیں تصنیف کیس- عربی میں پر معنی اور د کچسپ نظم و نثر کے مضامین لکھے اور قر آن شریف کالفظی نرجمہ کر کے عامہ خلائق کومتنفیض فرمایا۔

آب نمایت اعلی پاید کے محقق تھے۔ آپ کی بہت می عدہ کسات ہیں بن میں

ن آپ کامجموعہ فہاوی دوجلدوں میں دہلی میں طبع ہو چکاہے۔

بہت ہے مشکل اور مخفی امور پر بحث کی ہے۔ ان میں تھوڑے کلمات میں بہت ہے

مماكل جمع كئ بين-رحمه الله و افاض علينا من فيوضه-

شاه عبدالقادرٌ قدل سره التوفي و٢٣٠ اه

آپ شاہ ولی اللہ کے خلف الرشید اور شاہ عبد العزیر اور شاہ رفیع الدین کے جھوٹے بھائی ہیں-

آپ نے تمام کتب دینیہ و عقلیہ اپنے والد ہاجد سے سبقاً سبقاً پڑھیں۔ گر کسب فیض باطن کے لئے اپنے والد ہزرگوار کے علاوہ دیگر اکا ہر دین اور اہل کمال کی خدمت میں بھی حاضر ہوئے۔ آپ اپنے زمانہ کے جملہ اہل کمال کے حلقہ میں ایسے ممتاز تھے جسے جھلملاتے تارول کے حلقہ میں پوری روشنی کا جاند۔

آپ کے زہدوا تقا' خلق و تواضع کی ہے مثل شہرت ملک کے ایک سرے ہے۔ دوسرے سرے تک پھیلی ہوئی تھی-

آپ نے اپنی زندگی کا اکثر حصد اکبر آباد کی ایک معجد کے جمرہ میں بسر کیا-رات دن طاعت وریاضت میں مصروف رہتے - قر آن مجید کے بامحاورہ اردو ترجمہ اور تفسیر موضح القر آن کے علاوہ آپ کی کوئی اور تصنیف دستیاب نہیں ہوئی - ترجے اور حواشی میں اختصار سلاست زبان اور جامعیت الیم ہے کہ عربی اور اردو زبان کے محاورات جانے والے عش عش کرا ٹھتے ہیں -

سی بزرگ نے بیج کما ہے کہ اگر قر آن مجیداردو زبان میں نازل ہوتا توان ہی محاورات کے لباس سے آراستہ ہوتا۔ جس کی رعایت شاہ عبدالقادر نے برتی ہے۔ رحمه الله و حزاہ عنا و عن سائر المسلمین۔

شاه محمداساعيل شهيدٌ بن شاه عبدالغي صاحب

ولادت سوم اله

آپ ائمہ دین و فقہائے متفتین اور بلندپایہ محدثین میں سے ہوئے ہیں۔ آپ کے والد ماجد شاہ عبد الغنی بن شاہ ولی اللّٰہ ۲۸ برس کی عمر میں اس جمان فانی ہے رخصت ہو

- "كنتے

اپنے والد بزرگوار کی وفات کے بعد آپ نے اپنے نامدار چھا شاہ عبدالقادرٌ دہلوی مؤلف موضح القرِ آن سے ظاہری و باطنی تربیت حاصل کی - علمی اور عملی کمالات اور خاندانی فضائل کی تخصیل کے لئے اپنے بزرگ چھاؤں کی خدمت میں زانوئے ادب ت کر کے علم و فضل کی چوٹی تک پہنچے۔

آپ نمایت ذکی الطبع تھے۔ آپ کی طالب علمی کے زمانے کی ذہانت و فطانت کے قصے علاء ومدر سین کی زبانوں پر ہیں۔ مشکل امور وعلوم کو نمایت جلد سمجھ کربات کی تہ تک پہنچ جاتے۔

آپ نے سید احمد بر بلوی مرید شاہ عبد العزیز دہلویؒ سے بیعت جماد کی ہوئی تھی اور آپ ان کے حجاج اور مجاہدین کے قافلہ کے سر دار ہے۔ بشرق سے مغرب تک شریعت کا یہ تمام رواج اور بدعت و محد ثات کا قلع قبع علوم کا چرچا 'نماز اور روزہ اور زگوۃ کی کثر ت اور مساجد کی آبادی جو ہندوستان اور پاکستان میں نظر آر ہی ہے آپ کی اور مولوی عبد الحی مرحوم کی کوشش اور اجتماد کے طفیل ہے۔

سر زمین ہندوپاکتان میں ان دونوں ہزرگواروں کی مثال جوایے پیر کے دووزیرول کی مثال جوایے پیر کے دووزیرول کی مثال جو اپنے ہیں کہ نئی رونق کی طرح تھے۔ان بارہ سوسال میں کم ملتی ہے۔ان کے زمانہ میں اسلام کو ایک نئی رونق حاصل ہو کی اور مٹی ہو گی سنن ماثورہ آپ کی کو ششوں سے دوبارہ زندہ ہوئیں۔ خصوصا شاہ اساعیل شہید کے وعظ ونصائح کی برکات اور آپ کے نصائح سے کثرت ہے لوگوں کا ہدایت یافتہ ہونا۔ایس چزیں ہیں کہ موافق و مخالف اس پر سب یک زبان ہیں۔

شرک و بدعت کی جورسوم آپ نے مٹائیں اور محد ٹات و کفریات جو آپ نے دنیا ہے دور کئے ان کا کوئی حساب ہی نہیں۔

ا تباع سنت اور اجتناب از بدعت كاجو جيج آپ كے داد اشاه ولى الله نے ان علا قول

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ل یہ مولانا عبدائی سیداحمد صاحب ٔ رائے بریلوی کی جمادی مسائی میں خلیفہ سے۔ اور مولانا عبدائنی لکھنوی محشی کتب عدیدہ آپ کے بہت بعد ہوئے ہیں۔

آپ اسلام کے ان اولوالعزم عالی ہمت 'ذکی 'جری اور غیر معمولی افراد میں سے ہیں جو صدیوں میں پیدا ہوتے ہیں۔ علوم معقول و منقول میں آپ نے پہلوں کی یاد تازہ کردی۔ اور فروع واصول میں علمائے سابقین سے بہت آگے بڑھ گئے۔ اصول فقہ آپ کو نوک زبان یاد تھے۔ علم حساب کے آپ خوب ماہر تھے۔ قر آن وحدیث آپ کے سینہ میں محفوظ تھا اور فقہ و منقول کی آپ کو دیرید مشق تھی۔

اگرچہ دوسرے علماء کی طرح ہوجہ اپنی جمادی مسائی کی تدریس و تعلیم میں مشغول نہ ہو کے اور نہ ان کو حاصل کرنے میں م مشغول نہ ہوئے اور نہ ان کو حاصل کرنے میں عمر عزیز کا کوئی حصہ گذارا- تاہم اپنی خدا داد ذکاوت اور طبع نقاد کی عمدگی کی وجہ ہے امتحان کے موقعہ پر محتنین اور اکا ہر علماء مشہورین پر سبقت نے جاتے ہتھے-

جج وجهاد کے لئے آپ نے عرب و عجم کاسفر کیااور ہر دو جگد بعض مسائل میں علاء زمانہ کے ساتھ مناظرہ ہوا- تو فتح واقبال آپ کے حصہ میں آئے اور مخالفین کو شکست پر شکست ہوئی-

ا پی تمام عمر اعلائے کلیتہ اللہ واحیای سنن رسول اللہ ﷺ جہاد فی سمیل اللہ اور ہدایت خلق اللہ میں گذار دی۔

آپ کی تصانیف جو نمایت ضرورت کی دجہ ہے اور عام طور پر لوگوں کے التماس اور اصرار پر لکھی گئیں تھی-اکثر و بیشتر سفر کی حالت میں لکھی گئیں اور ان پر نظر ٹانی کا موقعہ نہ طا-باوجود اس کے فصاحت وبلاغت اور لطافت و تحقیق معانی میں اپنے زمانہ کی تالیفات بلکہ بعض سابقہ تالیفات سے بدر جمابھتر ہیں-

آپ مجتدانہ دماغ کے آدنی تھے۔اگر آپ کواشغال حربیہ سے فرصت ملتی اور تصنیف و تالیف اور درس و تدریس کا موقعہ ملتا تو آپ اپنے بہت سے ہیٹر و علاء سے بہت آگے ہوتے اور بہت سے فنون میں امام تسلیم کئے جاتے۔ گرین ذکاوت طبع وجودت فاطر اور شرع مبین کے آداب میں کمال دینداری آپ کے لئے اہل زمانہ کے حسد اور مبتد عین کی عد اوت کا باعث ہے - بھی آپ کو ترک حیفیت کی تہمت لگائی جاتی اور بھی وہابیت کا الزام نگایا جاتا - بلکہ یہاں تک کہ آپ کو معتزلہ اور خارجی کما گیا گر آپ کی کسی کتاب میں ایسی کوئی بات نہیں پائی جاتی - اس دروغ بانی سے ان دنیا طلبوں کا مقصد صرف بیہ تھا کہ معبود حقیقی کی خالص عبادت سے لوگوں کو جٹایا جائے اور بدعت کے بازاروں کو جھکایا جائے -

آپ علوم دینیہ و خادمہ میں ماہر ہونے کے ساتھ ساتھ فن سپہ گری میں بھی ماہر'

آپ علوم دینیہ و خادمہ میں ماہر ہونے کے ساتھ ساتھ فن سپہ گری میں بھی ماہر'

آلوار چلانے میں مشاق' بر رکاب گھوڑ ہے پر احجیل کر سوار ہونے والے 'دریائے جمنا

میں تیر نے والے' جامع محد د بلی کے وسیع صحن میں عین دو پسر کے وقت گرم پھر ول

پر ننگے پاؤل سہج سہج سے چلنے والے ہتے - لفتکر کفار کے مقابلہ میں بذات خود ہی نہیں

بلکہ فوجوں کو تر تیب دے کر لڑانے میں بھی ماہر ہتے - آپ صرف سپاہی ہی نہ ہتے بلکہ

قابل جرنیل بھی ہتے -

سیالکوٹ میں ڈاکٹر سر محد اقبال کی لندن وجر منی ہے اور میری حربین شریفین اور دیگر بلاد اسلامیہ ہے والیسی پر ان کے مکان پر میری ان سے ملک ہندوستان کے سیاسی حالات پر گفتگو ہور ہی تھی ۔اس کے دور ان میں آپ نے فرمایا کہ اگر مولانا محمد اساعیل شہید کے بعد ان کے مرجے کا ایک مولوی بھی پیدا ہو جاتا تو آج ہندوستان کے مسلمان ایسی ذات کی زندگی نہ گزارتے ۔

بے شک ڈاکٹر صاحب مرحوم نے بچی فرمایا کہ مولانا شہید ؒ کے بعدان کی طرز کا کوئی عالم پیدا نمیں ہوالیکن اللہ تعالیٰ کے فضل سے ان کے لگائے ہوئے پودے بے شمر بھی نمیں رہے۔ چنانچہ آج ملک ہندوپاکتان میں جس قدر بھی اعلائے کلمتہ اللہ کی جدو جمد جاری ہے دہ آپ ہی کے نعرہ حق کے اثر ہے ہے۔

فقد' حدیث اور اصول میں آپ کی بہت سی تصنیفات ہیں۔ جو سب کی سب نمایت مفیداور اہل حق کے نزو یک مقبول ہیں۔ان میں سے بعض یہ ہیں۔ آپ کی سب ہے بڑی یاد گار مغلوں کی سلطنت کے دم واپسیں کے وقت عین موقعہ پر ضرورت پر سر زمین ہند میں جذبہ جماد کا پیدا کرناہے جس کا غلغلہ آج تک تمام ہندوستان دیا کستان میں بلند ہور ہاہے-

پنجاب میں سکھوں کے ساتھ آپ نے متعدد جہاد کئے مگر بعض لوگوں کی ہے وفائی کی وجہ سے آپ اپنے پیر سید احمد شہید کے ہمراہ لڑتے ہوئے ۲۳۲۱ھ میں بمقام بالا کوٹ(علاقہ سر حد) زخم تفنگ سے شہید ہوئے-

رحمه الله و ايانا و جزاه الله عن سائرالمسلمين خيرالجزاء\_

استاذ الا فاق حضرت شاه محمد انتحقُّ محدث دبلوی قدس سره ولادت تقریبا ۱۹۱۱ چه

کنیت ابوسلیمان-والد بزرگوار کا نام محمد افضل فاروقی جو لا ہور کے رہنے والے

تقے۔

آپ شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی کے نواسے تھے۔ آپ نے اپنے تینوں بانا شاہ عبدالعزیز شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی کے نواسے تھے۔ آپ نے اپنے تینوں بانا شاہ عبدالعزیز شاہ عبدالعزیز کی اولاد نرینہ نہ تھی۔ اس لئے ان کے بعد مند خلافت پر آپ ہی بیٹھے۔ دہلی میں اس وقت جتنے ممتاز عالم تھے ان میں تو بعض براہ راست شاہ عبدالعزیز کے شاگر دیتھے اور بعض کسی شاگر دیے شاگر دیاان کے خاندان والوں میں سے کس کے شاگر دیتھے اور بعض کسی شاگر دیے شاگر دیاان کے خاندان والوں میں سے کس کے شاگر دیتھے گر سب سے بڑھ کر مشہور حلقہ درس جناب شاہ محمد اسحات کا تھا جو شاہ عبدالعزیز کے نواسے اور جانشین تھے۔

ن مراا ہو میں آپ فریضہ ججاد اکرنے مکہ مکرمہ گئے -وہال اس او میں شخ عمر بن عبد الکریم مکی (المتوفی کسی او کی اے بھی آپ کو اپنے طریقہ کی روایت حدیث کی

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

اجازت دی - شخ عمر بن عبدالکریم ممدوح فرمایا کرتے تھے کہ آپ میں اپنے نانا شاہ عبدالعزیزؓ کی برکت حلول کر گئی ہے - شیخ موصوف علم حدیث اور رجال میں آپ کے کمال کے قائل تھے -

شاہ عبدالعزیز قدس سرہ آپ کود کھ کربہت خوش ہوتے اور فرماتے الحمد الله الذی وهب لی علی الکبر اسماعیل و اسحاف نیز آپ فرمایا کرتے کہ میری تقریر تولی اساعیل نے تحریر شیدالدین نے اور تقوی محمد اسحاق نے۔

شخیناالسید محمد نذیر حسینٌ فرمایا کرتے تنظے که جناب شاہ عبدالعزیزٌ کے وقت میں امامت نماز پنجگانہ شاہ محمد اسحالؓ ہی کرایا کرتے تنھے۔

سر سيداحد خال مرحوم آثار الصناديد مين لكھتے ہيں-

"آپ نے حدیث اور علم حدیث کادر س بیس برس تک جناب شاہ عبدالعزیر اس کے سامنے بیٹھ کر طلبہ کودیا۔ اتباع سنت میں سے کوئی کام آپ سے سر زدنہ ہوتا کہ جو فعل رسول مختار نہ ہوتا۔ حق جل و علانے صورت اور سیرت دونوں عطاکی تھیں۔ ان کی صورت سے آثار صحابیت ظاہر ہوتے تھے اور یقین ہوتا تھا کہ حضرت سیدالتقلین صلوات اللہ و سلمہ علیہ و آلہ کی صحبت کا فیض جنہوں نے پایا ہوگالن کی یہی صورت و سیرت ہوگ۔"

چونکہ آپ کو تذریس اور فتاوی نگاری سے فرصت نہ ملتی تھی اس لئے سوائے مسائل اربعین ما یہ سائل اور تذکرۃ الصیام کے آپ کی کوئی اور تصنیف یادگار نہیں پائی جاتی۔ جاتی۔

استفتاء کاجواب آپ شخیاالسید محمد نذیر حسین محدث دبلوی سے لکھایا کرتے تھے۔ آپ نے شوال 101 اھ میں ہندو ستان سے مکد معظمہ کو ہجرت کی۔ جب آپ د بلی سے چلے تو پہلی منزل (بستی) نظام الدین میں کی اور تین روز وہاں قیام فرمایا۔

لے ۔ آپ شاہ عبدالعزیزؓ کے شاگر دیتھے۔علوم کشر ہ میں صاحب لیافت اور خاص کر فن تحریر میں ماہر تھے۔روروافض میں شوکت عمریہ دغیر ہ مفید کتابیں تصنیف کیں۔ مثالعت كے لئے سيكروں آدى وبلى سے وہاں تك كئے -

آپ نے ستر برس کی عمر میں ماہ رجب ۱۲۲ میں مکھ معظمہ میں وفات پائی اور ام المومنین حضر ت خدیجہ الکبریؓ کے مزار مبارک کے قریب مدفون ہوئے-آپ کے مخلف اطراف کے کثیر التعداد مشہور تلاندہ میں سے بعض کے اساء گرامی یہ ہیں-

## مخخ الکل مولاناسید نذیر حسین صاحب محدث دہلوگ ً

ولادت • ١٢٢ه وفي • ١٣٢ه

آپ کا وطن مالوف قصبہ سورج گڑھ ضلع متھیرہ صوبہ بہار کا جمہ جمال آپ ۱<u>۲۲۰ھے مطابق ۱۸۰۵ء میں پیدا ہوئے</u>-ولادت کی صحیح تاریخ اور مہی<sub>ئ</sub>ر \*علوم نہیں ہو سکا-

آپ کے جداعلی سیداحمد شاہ جاجنیری ایک ہزار سپاہیوں پر جر ٹیں ہتے۔ آپ
کے والد ماجد سید جواد علی کئی پشتوں سے موضع ملبھوا میں رہتے ہتے جو سورج گڑھ
سے پانچ چھ میل جانب جنوب ہے۔ سید جواد علی فاری دانی میں ممتاز بین الما قران ہتے۔
آپ داد ہال اور نمال دونوں ہی جانب سے نقوی حینی ہیں۔ آپ چونتیسویں
پشت میں حضرت علی کرم اللہ وجہ سے اور پینتیسویں پشت میں نبی کریم صلی اللہ علیہ
وسلم سے جا ملتے ہیں۔

آپ کاخاندان علم و فضل دولت وو جاہت میں پہلے ہے ہی ممتاز تھا۔ آپ بزرگ اورنگ زیب عالمگیر کے عہدے خدمت قضا پر مامور تتھے۔

بچین میں آپ کو تھیلنے کا بہت زیادہ شوق تھا- تیریہ ﴿ دوڑ نے ' گھوڑا سواری کرنے 'میں مشاق تھے-

فاری کی دری کتابیں اپنے والد بزر گوارہے پڑھیں اور عربی کی ابتدائی کتابیں بھی انہوں نے شروع کرادیں۔

علم کی تلاش میں وطن چھوڑتے ہیں: ۲۳۱ اھ سولہ سال کی عمر اپنے ایک ہم عمر طالب علم سے صلاح کر کے رات کو دونوں گھر سے نکلے اور پاں چلتے جلتے عظیم آباد (پلنہ) پنچے جواس وقت صوبہ بہار کا مدینتہ العلم تھا- قریباً چھ سیمال ٹھیرے اور غالباتر جمہ قرآن اور مشکلوۃ پڑھا-

پٹنہ میں آپ کوشاہ اساعیل شہید کے مواعظ حسنہ سننے کا موقع ملاجو حج کو جارہے۔ تھے۔اس سے آپ کے دل میں دہلی جانے کا خیال پیدا ہوا۔

محکم دلائل و برابین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

کے کا کا اور بیٹ سے دبلی کی جانب اپنے دفیق مولوی الدادئ ماحب کے ساتھ روانہ ہوئے۔ رستے میں غازی پور میں آیام کیااور کچھ ابتدائی کتابیں مولوی احمد علی صاحب چڑیاکو ٹی سے پڑھیں۔ صرف و نو ابتدائی تعلیم علاءالہ آباد سے حاصل کی اور ساتھ آٹھ ماہ وہاں قیام کیا۔ آخر آجہ آہتہ راہ بے راہ سفر کرتے ۱۲جب مکان پر ساتھ آٹھ ماہ وہاں قیام کیا۔ آخر آجہ آہتہ راہ بے راہ سفر کرتے ۱۲جب مکان پر مسلم اور نگ الدین صاحب کے مکان پر شھیرے۔ دس پندرہ روز بعد پنجابی کڑہ کی مسجد اور نگ آبادی میں مولوی عبدالخالق صاحب ( وفی الا ابھے) کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ یہاں پر بہ نسبت دیگر علوم درسیہ کے دینیات کی طرف زیادہ توجہ تھی۔

تعلیم : پینه میں آپ نے ترجمہ قر آن وترجمہ مشکوۃ پڑھ لیا تھا-اس لئے علم دین کاخیال زیادہ تھا-سوعر بی زبان میں مہارت حاصل کرنے کے لئے مولانا عبد الخالق سے کافیہ کاسبق شروع کیاادر کئی کتابیں پڑھیں-

## آپ کے دیگراسا تذہ:

- (۲) مولانااخوند شیر محمد قند باری التونی <u>۲۵۷ ا</u>ه
- (۳) مولانا جلال الدین ہروی ایک معقولی بزرگ تھے -
- (۵) مولوی محمد بخش صاحب عرف تربیت خان –علوم ریاضیه و فلسفه میں بڑی مهارت
  - ر کھتے تھے۔ کتب متقد مین پر نمایت و سیع نظر تھی۔
    - (۲) مولانا عبدالقادر صاحب رامپوری-
      - (2) ملامحمه سعيد صاحب پيثاوري-
  - (۸) مولوی حکیم نیاز احمد صاحب سبسوانی جو بزے عالم اور عامل بالحدیث تھے-

رجب س<u>س ال</u>ھ سے آخر الس الھ تک قریباء /س سال کے عرصہ میں تمام علوم رسمیہ سے فارغ ہو کر ہمہ تن تغییر وحدیث و فقہ کی تخصیل میں مصروف ہوگئے۔ اور اس مقصد کے لئے شاہ محمد اسحال کی درس گاہ کارخ کیا۔صحاح ستہ'جلالین' بیضاوی' ' کنزالعمال اور جامع الصغیر (للسیو طی) به سب کتابیں شاہ صاحب سے پڑھنے کے علاوہ تیرہ برس کی مدت مدیج تک شب وروزان کی صحبت بابر کت مے سنتفیض ہوتے رہے ابتدامیں ساتھ آٹھ برس صرف صرف ونحو' معانی کا درس دیا۔

عقد نکاح: دہلی پہنچنے سے چھٹے سال ۱۳۳۸ھ میں جب کہ آپ شاہ محمد اسحالؓ سے اکتساب فیض کر رہے تھے-اپنے نمایت شفیق استاد سید عبدالخالق کی صاحبزادی سے عقد نکاح کیا-اس شادی کے کفیل و مہتمم خود شاہ محمد اسحاقؓ اور ان کے برادر خود شاہ محمد یعقوبؓ تھے۔

جس وفت شاہ محمد اسحاتؓ نے <u>۱۳۵۸ ہے</u> میں ہندو ستان سے مکد معظمہ کو ہجرت کی تو شاہ صاحب موصوف کاوا قعی اور حقیقی جانشین اور شاہ دلی اللّٰہ اور شاہ عبد العزیز رحمہا اللّٰہ کے مند درس کامالک مولاناسید نذیر حسین کے سوالور کوئی نہ ہو سکا۔

شاہ عبدالعزیر کے خاندان کے سردار کو دنی والے میاں صاحب کما کرتے تھے چنانچہ شاہ عبدالعزیر اوران کے بعد شاہ محمد اسحاق کولوگ میاں صاحب کہتے تھے -جب شاہ محمد اسحاق جمرت کر کے مکہ معظمہ چلے گئے اور ان کی جگہ ان کے روحانی فرزند مولاناسید نذیر حسین علیہ الرحتہ نے لی اور مسند درس وارشاد پر مشمکن ہوئے تو ان کو محمل کو گئے میاں صاحب ہی کے نام سے پکاراکیو نکہ شاہ عبدالعزیر کی اولاد صلی میں سے کوئی باتی ندر باتھا۔

علم حدیث کی خدمت : علم حدیث آپ کا خاص فن تھا-اس فن کی تروت کے چار دانگ ہندوستان میں جیسی کچھ آپ کے ذریعہ سے ہوئی سی فردواحد کی کو شش نہیں کر سکتی۔

فنون متداولہ درسیہ میں کوئی فن ایبانسیں تھاجس میں آپ استعداد کامل ندر کھتے ہوں۔ آپ علم فقہ میں عدیم النظیر سمجھے جاتے تھے۔سر سیداحمد خال مرحوم نے اپنی کتاب آثار الصنادید میں میاں صاحب کا تذکرہ کرتے ہوئے خصوصیت کے ساتھ اس کی تصریح کی ہے۔

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

میاں صاحب کی طبیعت ابتدا ہی ہے تحقیق کی طرف مائل تھی۔ علم و تجوید و قرات کی کتابوں پر بھی آپ کی نظر وسنتی تھی اور علم کلام پر آپ کو پورا عبور حاصل تھا۔ مولانا شاہ محمد استحق کی ہجرت کے بعد آپ نے متجد اور نگ آبادی میں اپنا مستقل حلقہ درس قائم کیا اور وی باید آپ فنون در سید کی ہر شاخ اور تغییر کی کتابیں بلا استثناء پر ساتے رہے۔ لیکن اس کے بعد تمام دیگر فنون سے اعراض کر سے صرف علوم دین ' پر سات اصول حدیث اور تغییر کو اختیار کر لیا اور زندگی کا باقی حصہ جو کہ تقریبا بچاس برس کا طویل زمانہ ہے۔ محض دین کی خدمت اور علوم دین کی اشاعت میں بسر کر دیا۔

مطالعہ کا شوق : زمانہ طالب علمی ہے آپ کو کتب بینی کا بے حد شوق تھا-اس کا بھیجہ یہ ہواکہ ہم عصر ول بیں جو وسعت نظر آپ کو حاصل ہوئی کی دوسر ہے کو نہ ہو سکی-اخیر عمر تک آپ نے مطالعہ کا النزام رکھا-سرکاری اور دیگر کتب خانوں ہے بھی آپ استفادہ کرتے تھے-ایک کتب خانہ خود اپنا ذاتی تھا جس میں بڑی محنت اور شوق ہے کتا بیں جمع کی تھیں-اس میں بیشتر کتابیں قلمی اور دست خاص کی لکھی ہوئی تھیںجو طبع نہ ہوئی تھیں اور نایاب ہو بھی تھیں-انسوس وہ کے کماء کی پہلی جنگ آزادی میں لٹ گیا۔

آپ کے درس کی کیفیت: چند باتیں آپ کے درس میں قابل لحاظ تھیں۔
اقوال صححہ وضعفہ کی جانچ پڑتال' سلجی ہوئی تقریر' بیان کی صفائی تفہیم کی قدرت' حافظہ کی قوت' اشکال کی تشریح' وسعت نظر' ملکہ راخہ' ہر مقام کے مالہ و ماعلیہ کی واقفیت - چنانچہ مولوی عبداللہ صاحب بازید پوری فرماتے ہیں - درس کے وقت طلبہ کا جوم رہتا۔ آپ نمایت شخقیق کے ساتھ درس دیتے اور حق بات سے ہے کہ فقہ' تفییر' حدیث اور فلفہ کے آپ تبحر عالم سے - پڑھانے میں جب تقریر کرتے توایک بحر مواج معلوم ہوتے ہے۔

راولپنڈی کی نظر بندی : وہابیت کا مقدمہ ۲۵- ۱۸۲۸ء میں جب ہندوستان کے آکثر شہروں میں چاہا گیا- تو بیشتر ماخوذین کے لئے جس دوام بعور دریائے شور کا

تلم دیا گیا- میاں صاحب پر بھی مواخذہ ہواجو صرف مخروں کی غلط خبر رسانی اور المحاروں کی غلط خبر رسانی اور المحاروں کی غلط فنمی پر مبنی تھا- آپ تا تحقیقات کامل کم وبیش ایک برس تک راولپنڈی کی جیل بیں نظر بندر ہے-

بعد تحقیقات کامل معلوم ہو گیا کہ مواخذہ ناجائزے۔اس لئے آپ کورہا کر دیا گیا۔

جیل میں بھی درس جاری رہا۔ چنانچہ عطاء اللہ نامی طالب علم نے جیل میں صحیح بخاری سبقاً سبقاً پڑھی اور قرآن شریف حفظ کیا-

جے بیت اللہ: وسیاھ میں آپ جی بیت اللہ کے لئے مکہ معظمہ تشریف لے گئے۔ آپ کے مخالفین بھی وہاں جا پہنے۔

میاں صاحب نے تین روز منی میں قیام کیااور شب وروز وہاں وعظ فرمایا - جس میں شرک و بدعت ہے اجتناب 'عمل بالحدیث کی ترغیب اور رسومات بدگی اصلاح کا بیان تھا-

ان وعظول ہے دشمنوں کی آتش عداوت دحسد اور بھڑک اٹھی-اس پر رفقاء د خدام نے بمنت وساجت عرض کیا کہ حضور وعظ بند فرہائیں- مخالفین کی سازش بہت گمری ہو چکی ہے-اب جان کی خیر نظر نہیں آتی-اس کے جواب میں میاں صاحب نے صاف فرمادیا کہ

"سنوصاحب! بہت جی چکا-اب زندگی کی تمنا نہیں ہے-امام نسائی بھی مکہ
میں شہید ہوئے تھے-اس حرم میں جمال میرے قتل کا منصوبہ ہورہاہےمیں ہروقت قتل ہونے کے لئے تیار ہوں- مگر تبلیغ سے بازنہ آؤل گا-"
جی سے فارغ ہونے کے بعد آپ با نظار قافلہ مدینہ طیبہ مکہ معظمہ میں ٹھیرے
ہوئے تھے- مخالفین نے پاشائے مکہ کے ہاں مخبری کرادی کہ مولوی نذیر حسین معتزلی
اور وہائی ہیں-اس طرح اور بھی بہت سے اتمامات لگائے-اس پر آپ کو پاشائی محل میں
طلب کیا گیا- تین دن تک آپ وہاں رہے اور آپ سے ان شمتوں کے جواب طلب کے

گئے۔ آخر آپ بری قرار دیے گئے۔اس کے بعد پاشانے آپ کابہت اکرام کیااور خاص اپنے ہاتھ سے قبوہ پیش کیااور ہاز پرس پر معذرت کی اور طلب عفو کے ساتھ اپنے حق میں دعائے خیر جاہی۔

یہ معلوم کر کے کہ آپ مدینہ طیبہ جانے کاارادہ رکھتے ہیں۔پاشاند کورنے آپ کواکک خط مدینہ منورہ کے پاشا کے نام لکھوا کراپنی مسر خاص سے مسجل کر کے دیا۔اور کہا کہ آپ سے وہاں کسی فتم کا تعرض نہیں ہوگا۔

پاشاکا یہ خط لے کر میاں صاحب مع اپنے شاگر داور رفیق مولوی تلطف حسین صاحب عظیم آبادی وغیرہ کے مدینہ پنچے - وہاں بھی مخالفین نے بہت بچھ فتنہ بپاکر نے کی کوششیں کیں مگران کی بچھ نہ چلی - آپ وہاں بچھ روز قیام کر کے واپس تشریف لے آ ئے -

حافظ ڈپی مولوی نذیر احمر صاحب (مترجم قر آن) فرماتے ہیں۔

جب آپ سفر تجازے واپس تشریف لائے توانشینٹن دہلی پراستقبال کے لئے اس قدر لوگ حاضر ہوئے کہ پلیٹ فارم کا کمٹ ختم ہو گیا-کار پر دازان الشینٹن حیر ان تھے کہ یہ کس نامی گرامی شخص کی آمد آمدے-

حکومت کی طرف ہے خطاب: جون کا ۱۸۹ء مطابق محرم ۱۳۱۵ھ میں آپ کو گور نمنٹ انگلشیہ کی طرف سے ممس العلماء کا خطاب ملا- بب لوگ خلعت و خطاب کے ساتھ میال صاحب سے ملے اور آپ کواس سے آگاہ کیا تو آپ نے فرمایا-

''ہم غریب آدمی خلعت و خطاب لے کر کیا کریں گے - خلعت و خطاب تو ہڑے آد میوں کو ملنا چاہئے - ہم کو دنیالا حاصل ہے - بعداس گفت و شنید کے آپ نے اس قدر ، فرمادیا - اچھاصاحب آپ حاکم ہمو جاچا ہو کہو -''

اس خطاب کے بعدر سالہ دلگراز ( نکھنؤ ) کے ایڈیٹر نے بعنوان''مثمس انعلماء'' ایک مضمون نکھاجس کاماحصل یہ ہے۔

"مولاناسيد نذير حسين صاحب محدث دبلوي كي عزت افزائي تواس خطاب

ہے ہو ہی نہیں عتی- نیکن اس خطاب کو عزت و شرف اس نام کی برکت سے ضرور حاصل ہوا-''

آپ کے چند اخلاق حسنہ : آپ کے دسمن جانی بھی جب سامنے آگر اپنی حاجتیں پیش کرتے تو آپ بشادہ پیشانی نمایت ہی انسی خوش سے ان کی حاجت روائی کرتے۔

مبحد میں داخل ہوتے وقت آپ اپناجو تاخود اٹھاتے تھے۔ کسی اور کو اٹھانے کا موقعہ نہیں دیتے تھے۔ علیا حضرت والیہ بھوپال کی طرف سے قاضی القضاۃ کا عمدہ پش کیا گیالیکن آپ نے روش محدثین کو ملحوظ رکھتے ہوئے بوریا نشینی ودر ممن و تدریس کوکری نشینی پر ترجیح دی۔

تقریبات برس آپ دبلی میں رہے - مگرا پی اور اپنے اہل و عیال کی سکونت کے لئے ایک مکان میں زندگی بسر کر دی اور وہ مکان میں زندگی بسر کر دی اور وہ مکان میں معمولی درجہ کا تھا-

اس فاکسار مولف کی موجودگی میں آپ کے پوتے سید عبدالسلام صاحب نے شخیاحافظ عبدالمنان صاحب فرزیر آبادی ہے کہاکہ آج تک ہم دبلی میں کرایہ کے مکان میں رہتے ہیں۔ آپ میال صاحب ہے عرض کریں کہ ہمارے لئے کوئی اپناسکونتی مکان تو بنوادیں۔اس پر حافظ صاحب نے کہاکہ میری کیا مجال ہے کہ میں آپ ہے پچھ عرض کر سکوں۔کیونکہ جس شخص نے اس سال تک ایک روش پر زندگی گزاری ہو۔ میں شاگر دہوکراس کے نقطہ خیال کو کس طرح بدل سکتا ہوں۔

اس عاجزیر اللہ تعالی کا خصوصی احسان: گویہ عاجز حضرت میاں صاحب مرحوم کے سب سے چھوٹے شاگر دول میں سے ہے۔ لیکن اللہ تعالی نے مجھ پریہ نضل کیا ہے کہ بڑے بڑے بررگوں کی اولاد نے مجھ عاجز سے علم حدیث تفییر وغیر ہماحاصل کیا۔ مثلاً خود میاں صاحب رحمتہ اللہ علیہ کے پڑیوتے سید حسن صاحب 'جناب حافظ عبد المنان صاحب ؓ کے فرزند صوفی عبد الرشید صاحبؓ مولانا ابو عبد اللہ غلام حسنؓ عبد المنان صاحبؓ کے فرزند صوفی عبد الرشید صاحبؓ مولانا ابو عبد اللہ غلام حسنؓ

سیالکوئی کے فرز ندر شید مولوی عبدالواحد صاحب-اور مولانا ثناء اللہ صاحب مرحوم کی بیتے مولوی غلام رسول صاحب ساکن تلعد میال عگھ ضلع گوجرانوالہ کے بیتے مولوی محمد صادق صاحب نے-اللهم اغفرلی ولا ساتذتی و سلامذتی المتادبین۔

ری و میسی میں و سی کی سیاں ہوئے کے آپ نمایت و سیج الحیال'زندہ دل'خوش طبع فراخ علاوہ تبحر فی انعلوم ہونے کے آپ نمایت و سیج الحیال'زندہ دل'خوش طبع فراخ حوصلہ ادا شناس' سادگی پہند' تیز فهم' مجتند' امام' فقیہ' محدث اور درولیش تھے۔ عملی زندگی میں سیب سے بڑازیور آپ کی درویشاندروش تھی۔

آپ جھی اپنی ضرورت کس کے سامنے ذکر نہ کرتے تھے-ساری عمر آپ کی صحت سے اچھی رہی-اتنی بڑی عمر میں تندرستی کی وجہ آپ کی سادہ زندگی سادہ غذا اور جہائن تھی-

آفر وارجب وسال مطابق سواکتوبر مو<mark>واءِ</mark> سوبرس کی عمر میں آپ نے وفات یالی

الگری یاخبار پاؤنیرالہ آباد نے آپ کی وفات پر مضمون لکھا-ار دواخباروں میں تو عالمباسار ۔ عبندوستان میں کوئی اخبار یار سالہ نہ ہوگا جس نے آپ کی وفات پر ماتم نہ کیا ہو-

نما: جنازہ آپ کے سعادت مند بڑے پوتے سید عبدالسلام صاحب نے پڑھائی۔ جنازہ کے ہاتھ خلقت کا اس قدر جوم تھا کہ باد جود اس کے کہ میت کی چارپائی کے ساتھ لئے لیے بانس باندھے ہوئے تھے اور لوگ ان کو پکڑ کر تبرک کی خاطر نوبت بہ نوبت کندھادے رہے تھے۔ پھر بھی بہت سے لوگوں کو کندھاد سے کی سعادت حاصل کرنے کا موقعہ نہ ملا۔

شر کے لا تعداد مسلمان اور بہت سے عمائد اور علماء جنازہ کے ساتھ تھے۔ آپ کی نماذ جنازہ غائبانہ ہندوستان و پاکستان کے قریباً تمام شہروں اور قصبوں بلکہ بیشتر قریوں میں پڑھی گئی۔ درس تدریس میں کثرت مشخولیت و محویت کی وجہ سے آپ تھنیف و تالیف کا موقعہ نہ پاسکے - دوسر کی وجہ وہ ہے جو آپ نے خود بیان فرمائی جب کہ کسی شاگر د نے درخواست کی کہ آپ بھی حدیث کی کسی کتاب پر کوئی شرح تحریر فرمائیس - اس پر آپ نے فرمایا کہ وہ بات بتاؤ جو پہلے علماء نہیں لکھ گئے تاکہ میں اس کسر کو پورا کر دوں - بال علماء کی کتابیں پڑھانے کا کام رہتا ہے سووہ میں کر رہا ہوں - تاہم آپ نے بہت سے ملماء کی کتابیں پڑھانے کا کام رہتا ہے سووہ میں کر رہا ہوں - تاہم آپ نے بہت سے رسائل متفرق مسائل میں لکھے گر آپ کی سب سے زیادہ ممتاز تھنیف کتاب معیار الحق ہے - جس میں تقلید اور انباع سنت کی ایسی خوشی اسلوبی اور متانت سے شخیق کی الحق ہے کہ اس نے اہل حدیث کو دیگر لوگوں سے سنت میں ممتاز کر دیا ہے - آپ کے جس قدر فرای میسر ہو سکے ان کو آپ کے بو توں سید عبدالسلام اور سید ابوالحن نے دو جب قدر فرای میسر موسکے ان کو آپ کے بو توں سید عبدالسلام اور سید ابوالحن نے دو جلدوں میں طبع کر اکر شائع کیا ہے -

برروں میں میں میں میں ہے۔ آپ کے علامہ اقطاع عالم 'حجاز' کمہ معظمہ 'مدینہ منورہ' یمن' نجد' شام' حبش' افریقہ' تونس' الجزائر' کابل' غرنی' قندہار' پشاور' سرقند' بلخ' بخارا' یاغستان' ایشیا کو چک ' ایران' مشہد' خراسان' ہرات' چین' کو چین اور ہندوستان و یائستان کے تقریباً ہر شر' ہر ضلع اور بیشتر قریوں اور دیسات میں شرقا غرباً جنوباً و شال چیلے ہوئے ہیں۔ اس سے ثابت ہو تا ہے کہ اشاعت علم حدیث اسلامی دنیا میں جیسی کچھ آپ کی ذات سے ہوئی وہ آپ ہی این نظیر ہے۔

آپ کے چند تلامذہ کے اساء گرامی :- صرف خاص خاص اصحاب کے نام دے جاتے ہیں-ورنہ یہ فہرست ہزاروں تک پہنچتی ہے-

- (۱) مولاناالحاج حافظ ابو محمد ابراجیم ساکن آره می مدفلا آره)
  - (r) مولوی عکیم ضمیرالحق صاحب (آره)
  - (۳) مولوی محمد قاسم صاحب نتنظم مدرسه عالیه کلکته ( آره )
    - (۷) مولوی ابوالحنسات عبد الغفور د انابوری ضلع پیشهٔ
- (a) تھیم فضل حسین صاحب-مظفر پور پٹنہ (آپ کی سوان محمری کے مولف)

- (۲) مولوی تلطف حسین صاحب پینه
- (L) مولاناشاه محمد عين الحق صاحب خانقاه پھلواري ضلع پينه
- (۸) مولاناحافظ عبدالعزيز صاحب رحيم آباد ي ضلع در به يحمد
  - (۹) مولوی محمد حیات صاحب سنده
  - (۱۰) مولاناابوسعید محمد حسین صاحب بٹالوی
  - (۱۱) مولوی محمد عبدالحکیم صاحب کلانوری (پنجاب)
    - (۲) مولاناعبدالله صاحب غزنوی امرتسر
- (۱۵٬۱۴٬۱۳) مولاما محمد صاحب غزنوی اور آن کے برادران مولانا عبدالجبار اور

مولانا عبدالواحد صاحبان-

- (١٦) مولاما ابوالو فاثناء الله صاحب امرتسري
  - (۱۷) قاضی طلامحمه صاحب بیثاوری
- (۸) مولاناسید شریف حسین صاحب (حضرت میان صاحب کے فرزندار جمند)
  - (۹) سنمش انعلماء مولوی نذیراحمد صاحب دہلوی مترجم قر آن مجید
    - (۲۰) خاکسار مولف محمد ابراہیم میر سیالکو ٹی (سیالکوٹ)
    - (۲۱) مولوی غلام رسول صاحب قلعه میهان سنگه ضلع گوجرانواله
      - (۲۲) شجیناحافظ عبد لمنان صاحب دزیر آبادی-ضلع گوجرانواله
        - (۲۳) مولوی محمد سعید صاحب (بنارس)
      - (۲۴) مولوی محمد عرفان صاحب نواسه جناب سیداحمه قدس سره
        - (۲۵) مولاناحافظ عبدالله صاحب غازى يورى
          - (۲۱) مولوی عبدالحلیم صاحب شر رنگھنؤ
          - (ru) مولوي محمد بديع الزمال صاحب لكھنۇ
        - (۲۸) مولوی محمد وحیدالزمال صاحب وغیره وغیره

اللهم اغفرلهم وارحمهم وارفع درجاتهم

حضرت میال صاحب مرحوم کاورود مسعود سیالکوٹ میں: آپ کے تلاندہ کی فہرست میں آپ کے لائق شاگر دو مولانا ابو سعید محمد حسین صاحب بٹالوی کا نام نامی بھی ہے- غالبًا <u>۱۸۸۹ء یا ۹۰ ا</u>ء کاذکر ہو گاکہ مولانا مدوح کے بیٹے شخ عبدالسلام صاحب کی شادی تھی- برات بٹالہ صلع گور داسپور ہے بمقام پسرور ضلع ہالکوٹ جانے دالی تھی۔ مولانا ابوسعید صاحب نے حضرت میاں صاحب ہے اس تقریب میں شامل ہونے کی در خواست کی جو حضرت میاں صاحب مرحوم نے منظور فرمائی اور آپ سالکوٹ میں تشریف لائے- مولانا ابو سعید صاحبؓ کی برادری پینخ قانون گو محلّہ دھارووال شیر سیالکوٹ میں کثرت ہے آباد تھی- برات اس محلّہ میں اتری-حضر ت میاں صاحب کی زیارت کے لئے اہل حدیث اور دیگر حضرات جوق در جوق آتے رہے اورحضرت میال صاحب مرحوم ان کو قر کن وحدیث کی تابعداری کے وعظ سناتے رہے۔ پسر در ہے واپسی پر بھی آپ نے اس محلّہ میں نزول فرمایااورلوگ اس طرح کمال اشتیاق سے زیارت کو آتے رہے- مغرب کی نماز آپ نے سالکوٹ کے اسٹیش کے میدان میں اوا کی ۔جس میں مقتر یوں کا شار ہزاروں تک تھا۔ قرات میں آپ نے سورہ حشر کی آخری آیات تلاوت فرمائیں -جو حاضرین پر عجباثرانداز ہو کیں -اس نماز کااثر آج تک میرےول پر باقی ہے-ربنا تقبل منا انك انت السميع العليم-

وفات کے قریب میال صاحب کا جنات کو وعظ سناتا: الساھ میں جب یہ عاجز اپنے اور پنجاب کے استاذ جناب حافظ عبدالمنان صاحب مرحوم وزیر آبادی کی معیت میں پہلی بار حضرت میال صاحب مرحوم کی خدمت میں حاضر ہوا۔ تو آپ نے ان لیام میں ایک دن معجد میں آگر فرمایا کہ آج رات اس کمخت نے ہم کو سونے نہیں دیا۔ کمی اس طرف سے باول آدبا تااور کمجی اس طرف سے -اس سے آپ کی مرادیہ تھی کہ جو جن آپ کا شاگر د تھاوہ رات کے وقت آپ کے یاؤل د بایاکر تا تھا۔

و سرا اللہ میں جب آپ رحلت فرماگئے تو اس کے پچھ عرصہ بعد میں بھر دہلی گیا تو مولانا تلطف حسین صاحب عظیم آبادی جو حضرت میاں صاحبؓ کے لاکق شاگر داور

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

سفر جج میں آپ کے رفیق تھے انہوں نے ذکر کیا کہ جس روز میاں صاحب کا انقال ہونا تھا۔ ہم بہت ہے ارادت مند آپ کی خدمت میں حاضر تھے۔ حضرت میاں صاحب نے یکا کیک گھر کی مستورات کو فرمایا کہ پردہ کر لو۔اس کے بعد باربارہ علیکم السلام وعلیکم السلام کرتے رہے۔ پچھ عرصہ تک یمی وظیفہ جاری رہا۔اس کے بعد آپ نے سورہ جن تلاوت کر کے وعظ کمنا شروع کیا۔ وعظ ختم کرنے بعد دیر تک وہی وعلیکم السلام وعلیکم السلام کرتے رہے۔ پچھ عرصہ تک یمی وظیفہ جاری رہا۔اس کے بعد آپ نے مستورات کو واپس آجانے کو فرمایا۔والله علی ما اقول شھید۔

اللهم ارحم يتوفي كلهم و ارفع درجاتهم \_

حضرت میال صاحب مرحوم کی اولاد: نریند اولاد آپ کی صرف مولاناسید شریف حسین صاحب مرحوم کی جم سبق شریف حسین صاحب مرحوم کی جم سبق سخے - لیکن وہ کمال علم حاصل کرنے کے بعد حضرت میاں صاحب مرحوم کی زندگی ہی میں فوت ہوگئے تھے - ان کے دو بیٹے سید عبدالسلام اور سید ابوالحن صاحبان تھے - سید ابوالحن صاحب کے فرزند مجھ سے سیالکوٹ میں پڑھتے رہے - سنا ہے کہ حالیہ انقلاب کے بعد لا ہور میں متوطن ہو کر فوت ہوگئے ہیں -

اللهم اغفرلنا و لهم وارحمهم\_

## لمستاذ پنجاب حافظ عبدالمنان محدث وزير آباديٌ

لادت ١٢٦٤ وفات ١٣٣٠ إه

آپ کاذکر خیر کسی قدر جناب میال صاحب رحمت الله علیه کے تذکرہ میں گذر چکا
ہے۔ آپ ان کے لائق شاگر دول میں سے ہیں جنہوں نے علم صدیث کی اشاعت میں
کوئی کسر باتی نہیں چھوڑی۔ آپ بلا تردد تقریباسارے پنجاب کے استاد صدیث ہیں۔
کوئی شریا قصبہ ابیا نہیں جس میں آپ کے شاگر دنہ ہوں۔ آپ موضع کرولی مخصیل پنڈ
داد نخال ضلع جملم کے اعوان خاندان کے روشن چراغ ہیں۔ آپ کی دلادت کے ۲ اوھ

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

میں ہوئی ہے۔

حصول تعلیم : سات سال کی عمر میں آپ کو تعلیم حاصل کرنے کے لئے مجد میں بھایا گیا۔ گر 9 سال کی عمر میں نزول الماء کے عارضہ سے آپ آنکھول سے بالکل معذور ہوگئے۔ اس حالت میں مخصیل علم کے لئے مختلف بلاد کا سفر کرتے رہے۔ سمجرات کا محصیاواڑ جمبئ ریاست بھویال کے سفر کے بعد آخر کار آپ د ہلی میں حضرت میال صاحب کی خدمت میں حاضر ہوئے اور دیگر علوم کے ساتھ علم حدیث کو پایہ جمیل ساحب کی خدمت میں حاضر ہوئے اور دیگر علوم کے ساتھ علم حدیث کو پایہ جمیل تک پہنچایا۔

آپ کا حافظ نمایت قوی تھا- اس کے متعلق مجھے چیم دید حالات اور حافظ صاحب موصوف کے بیان فرمائے ہوئے بہت سے واقعات معلوم ہیں مگر بخوف طوالت اس مخضر ترجمہ میں ان کوبیان نہیں کر سکتا-

آپ کو علم حدیث کے ساتھ ایک نادر عشق تھا- چنانچہ تدریس کے وقت جو کیفیت آپ پر طاری ہوتی تھی اس کا اثر اہل ذوق طلبہ پر بھی پڑتا تھا-اس کے بھی بہت ہے واقعات ہیں-

آپ فرماتے تھے کہ میری عمر ہیں برس کی تھی جب جناب عبداللہ صاحب غزنوی نے مجھے امر تسر میں درس حدیث کی مسند پر بٹھایا۔ چنانچہ بچھ عرصہ تک میں امر تسر میں درس حدیث دیتارہا۔ اس کے بعدوزیر آباد آیا۔ ابتداء میں یہال بعض او گول نے شدت سے میری خالفت کی۔ چنانچہ بعض او قات مجھے گھڑی کی طرح باندھ کر باہر کھیتوں میں پھینک دیا جاتا۔ میں پھر شہر میں آجاتا۔ یہاں تک کہ رفتہ رفتہ اللہ تعالیٰ نے اکثر لوگوں کو میر اعقبیدت مند بنادیا۔

<u>صورت وسیرت:</u> آپ کے چرہ پروجاہت اور ہیبت نمایال بھی۔ کیم جسیم اور صاحب قوت تھے۔ آپ کی آواز بلند۔ مزاج ہمادہ اور صاحب قناعت بزرگ تھے۔ لباس اور خوراک جیسی میسر آئی بین لی اور کھالی۔ طبیعت میس تکلف ہر گزشیس تھا۔ اپنی حاجت سوائے اللہ تعالیٰ کے کسی کے سامنے بیان شیس کرتے تھے۔ آپ نے مجھ عاجز سے ذکر کیا کہ ایک دفعہ موسم سرمامیں میرے پاس کوئی گرم کپڑا موجود نہیں تھا۔ میں معجد میں میشا بغلوں میں ہاتھ دبائے سردی کی شدت سے تشخر رہا تھااور تہجد کے وقت یاد خدامیں مشغول تھا کہ اس وقت کسی نا معلوم شخص نے پشینہ کا ایک کا بلی دھسہ مجھ پر ڈال دیا جس سے میر ابدن گرم ہو گیا۔

وہ دھسہ مدت تک آپ کے پاس دیکھا جاتار ہا۔ لیکن اوڑھانے والے کا پتہ نہ لگ کا۔

انسانوں کے علاوہ جنات نے بھی آپ سے علم حدیث حاصل کیا-اس امر کے بھی گیوا قعات آپ نے خود مجھ سے ذکر فرمائے-

آپ اینے شاگر دول پر خصوصی نظر الفت رکھتے اور ان کی دلداری میں ہر طرح سعی فرماتے - مولانا ثناء اللہ صاحب فاصل امر تسری مرحوم اور اس عاجز پر خصوصی نظر عنایت تھی۔اس بات کی شمادت آپ کا ہر شاگر دوے سکتاہے۔

آپ کی تدریس مدیث کاشرہ اس قدر بلند ہواکہ آپ کے پاس علم مدیث کی تخصیل و سیمیل کے لئے ایسے ایسے علاء بھی آتے رہے جود یگر فنون میں کامل ممارت رکھتے تھے۔

آپ کی بے تعصبی: آپ ایمہ دین کا بہت ادب کرتے تھے۔ چنانچہ آپ فرمایا کرتے تھے کہ جو شخص ایمہ دین اور خصوصاً امام ابو حنفیہ کی بے ادبی کر تا ہے۔اس کا خاتمہ اچھا نہیں ہو تا۔ بعض متشد دلوگ آپ سے حدیث پڑھنے آتے گریہ شرط کر لیتے کہ حدیث تو آپ سے پڑھیں گے لیکن نماز آپ کے پیچھے ادا نہیں کریں گے۔ آپ اس شرط کو بحوثی منظور فرمالیا کرتے۔

بعض عقیدت مند مقتدی اس پر سوال کرتے کہ آپ ایسے لوگوں کو کیوں پڑھاتے ہیں جو نماز میں آپ کی اقتداپند نہیں کرتے ؟اس کے جواب میں آپ فرماتے کہ بھائی ہے ان کی نگاہ انتخاب ہے۔انہوں نے مجھے جس قابل پایاس کا فائدہ اٹھانا چاہا۔ اگر ان کی قسمت میں سعادت لکھی ہے تواللہ تعالی ان کو اجاع سنت کی راہ دکھادے گا۔ چنانچہ بسااو قات ایساہو تا کہ تھوڑے ہی عرصہ کے بعد ایسے منشد د شاگر درورو کر آپ کے یاؤں پر گریزتے اورا نی خطائمیں معاف کراتے -

وعظ و تذکیر کے بیان میں اس قدر زور تھا یمی معلوم ہو تا کہ علم حدیث کادریا ہمہ ر ہاہے -حاضرین پراس کا خاص اثر ہو تا تھا-

سنمس العلماء مولانا میرحسن صاحب سالکوئی (جو میرے اور ڈاکٹر سر محمد اقبال مرحوم کے بھی استادیتھے) کو جناب حافظ صاحب مرحوم سے کمال عقیدت تھی۔ آپ فرمایا کرتے تھے کہ حافظ صاحب میں ایک خاص کمال ہے کہ مسائل میں آپ متشد داور تنگ ظرف نہیں میں اور اگر سوال جواب کے سلسلہ میں اپنی بات سے رجوع بھی کرنا بڑے تو پچکھاتے نہیں۔

آپ کے حلقہ درس کی وسعت: آپ کے شاگر و نہ صرف پنجاب بلکہ ہندوستان و پاکستان کے اکثر شہروں اور دیمات میں پائے جاتے ہیں۔ چنانچہ مدراس و بلی کلکتہ 'رگون اور دوسرے مشہور شہروں میں آپ کے بہت سے شاگردوں سے میری ملا قاتیں ہوئیں جن میں سے بعض میرے زمانہ تعلیم سے پیشتر آپ سے علم صدیث کی شخیل کر پچلے تھے۔ سید ابوالحن صاحب "بتی صحیح مسلم میں میرے ہم درس تھے۔علاقہ نجد کے ایک شاگردکی شد آپ کے تھم سے میں نے خود لکھی اور اس فیرے کم سے میں نے خود لکھی اور اس فیر کی مہر لگائی۔

مرض الموت مرض الموت میں آپ نے مجھے اور میرے عم زاد بھائی مولوی احمد دین صاحب بیا لکو ٹی کو بلایا اور کہا کہ میر اکتب خانداس محبر میں قدریس حدیث میں استعال کیا جائے۔ یہ وقف ہے۔ میری اواد میں سے کسی کو اس کی ملکیت کا حق نہ ہوگا۔ اگر یہاں درس قائم نہ رہے تو یہ کتب خانہ دبلی میں اہل حدیث کا نفرنس کی تحویل میں دے دیا جائے۔

اس کے بعد آپ نے گھر ہے مکمل کی ایک پرانی دستار منگوا کر فرمایا کہ میاں صاحب مرحوم نے مجھے یہ عنایت فرمائی تھی اس کو میر ہے کفن میں استعمال کرنا- آپ ن الله و انا اليه راجعون- في انا لله و انا اليه راجعون-

مسلمانان وزیر آباد کے علاوہ لا ہور' لا کل پور'سیالکوٹ' جہلم اور دیگر کئی شہروں سے شاگر داور ہزار ہاارادت مندوزیر آباد پنچ –اور بلا تفریق ندہب نماز جنازہ میں شریک ہوئے۔ نماز جنازہ میرے دوسرے استاد اور آپ کے سمر ھی مولانا ابو عبداللہ عبیداللہ علام حسن صاحب سیالکوٹی نے پڑھائی۔ جو لوگ نماز جنازہ میں شریک نہ ہو سکے -وہ جو قد در جو ق آتے گئے اور جنازہ پڑھتے رہے – چنانچہ بارہ و فعہ نماز اداکی گئی – مولانا شاء اللہ صاحب مرحوم نے اس روز فرمایا کہ آج اس زمان کا امام بخاری فوت ہوگیا ہے – اللہ صاحب مرحوم نے اس روز فرمایا کہ آج اس زمان شریف میں ہوئی –گری کا موسم تھا – اور گزر چکا ہے کہ آپ کی و فات رمضان شریف میں ہوئی –گری کا موسم تھا – جب تک نماز جنازہ ہوتی رہی ابر حمت نے سایہ کرر کھاتھا –اللہ ماغفر له و ارحمه و

حافظ صاحب مرحوم کی اولاد: حافظ صاحب مرحوم کے پانچ فرزند عبد الجبار' عبد الستار 'محرحسین' عبد الرشید' عبد الباسط اور تین لڑکیاں تھیں۔ عبد الرجار 'عبد الستار اور محمد حسین فوت ہو چکے ہیں۔ عبد الرشید اور عبد الباسط اللہ تعالیٰ کے فضل سے زندہ ہیں۔ عبد البطیف نے وکالت پاس کرنے کے بعد کچھ دیر ہیں۔ عبد البطیف نے وکالت پاس کرنے کے بعد کچھ دیر پریکش کی اب وہ کراچی ہیں ہیں۔ عبد الباسط راولینڈی میں اور عبد الرشید بیثاور میں ہیں۔

## شخیاحضر تالاستاد مولاناابوعبدالله عبیدالله غلام حسن سیالکوٹی رحمته الله علیه

الأوت

ارفع درجاته\_

ت معلوم نہیں ہو سکی- غالبًا حافظ عبد المنان صاحبؓ کے ہم عمر تھے۔ وفات: ۱۸ جنوری ۱۹۱۸ء

۔۔ آپ شخ فاروتی ہیں۔ آپ کے آباؤ اجداد مدت سے موضع ساہو والد ضلع سالکوٹ میں مقیم تھے۔ آبائی پیشہ طبابت وخوشی نویسی تھا۔ چھوٹی عمر میں شر سالکوٹ میں مولانا غلام مرتضٰی صاحب کے حلقہ در س میں شامل ہوئے۔ جن کا حلقہ درس شہر سیالکوٹ اور دیگر متصلہ شہر وں میں مشہور تھا۔

آپ کی طبیعت نمایت ذکی اور حافظ نمایت قوی تھا-تھوڑی ہی مدت میں نصاب تعلیم ختم کر کے اپنے استاز معظم کی وفات کے مسند درس پر جلوہ افروز ہوئے-علم حدیث کی سند آپ نے کتابتاً حضرت نواب صدیق حسن خال صاحب بھوپائی سے حاصل کی-

طبیعت نمایت بردباراور بانداق تھی۔جو شخص آپ کی زیارت کی سعادت حاصل کر تااور ایک نماز بھی آپ کے ساتھ پڑھ لیتا مد توں اس سے لطف اندوز رہتا۔ کہ کاش پھر بھی یہ سعادت حاصل ہو۔ حافظ کی قوت ایس تھی کہ جس کتاب کا بھی کوئی صفحہ ایک دفعہ دیکھا ہے عمر بھی اس کودیکھنے کی ضرورت ند پڑتی۔ یہ عاجزا پنی ابتدائی عمر بیں مولانا صاحب کی خدمت میں حاضر ہوا۔اور اخیر یوم وفات تک آپ کی خدمت میں رہا۔احت عرصہ میں میں نے آپ کو کسی کتاب کا مطالعہ کرتے نہیں دیکھا۔ ہر دم تسبیح ہاتھ میں لے کر ذکر اللی میں مشغول رہتے۔ گویا آپ حدیث لایز ال لسانگ رطبا من ذکر اللہ (حصن حسین) کی زندہ تصویر تھے۔

طلبہ کے سبق کے وقت کتاب سامنے نہیں رکھتے تھے۔البتہ صبح کی نماز کے بعد درس قر آن کے وقت کتاب سامنے رکھتے اور بڑے بڑے مشکل مسائل سادہ الفاظ میں سمجھادیتے۔ آپ کے طریقہ تعلیم اور حلقہ درس کی شہرت عام تھی۔ آپ کے طریقہ تعلیم اور حلقہ درس کی شہرت عام تھی۔ آپ کے شاگر ددور دراز تک تھیلے ہوئے تھے۔ جن میں سے اب عاجز کی طری خال خال ماقی ہوں گے۔ ماقی ہوں گے۔

بعض منشد دلوگ بھی آپ کی خدمت میں آتے اور باوجود آپ ہے علم حاصل کرنے کے نماز میں آپ کے شریک نہ ہوتے تھے۔ مگر مولاناان سے بچھ تعرض نہ کرتے۔ لیکن بچھ مدت کے بعدان پر ایبارنگ چڑھتا۔ کہ وہ سنت کے پورے تابعدار ہو جاتے۔ سئس العلماء مولانا میر حسن صاحب مرحوم جن کا ذکر خیر حافظ عبدالمنان صاحب مرحوم کے ذکر میں آچکاہے-وہ مولاناصاحب کے پڑوس میں رہتے تھے-ان کو حصرت مولانا ہے کمال عقیدت تھی-اور عام طور پر نمازیں بھی آپ کے ساتھ پڑھتے تھے-

آپ خوش طبع اور بے تعصب ہے۔ اتباع سنت ہیں آپ کا عمل نمایت پختہ تھا۔
تمام بزرگان دین کا نمایت ادب کرتے تھے۔ اور اختلافی مسائل ہیں یا تو صورت جامعہ
پر عمل کرتے۔ یااس صورت پر جو اقرب الی السنہ ہو۔ اور معرکتہ الار الختلافی مسائل
میں جن میں نص صر ت کے فیصلہ نہ ہو سکتا ہوا پنی طرف سے اجتماد کرنے ہے بہت
گریز کرتے تھے۔ اور اپنی رائے محفوظ رکھتے ہوئے مسائل کے سامنے اختلاف ائمہ
بیان کر کے ہر ایک کی دلیل بیان کر دیتے اور اس کو انہی کے ذمہ پر چھوڑ دیتے 'اور
فرماتے ہی اپنی طرف سے قول پیدا کر کے ذمہ داری کا بوجھ اٹھانے کی نسبت ایمہ کا
قول ذکر کر دینے میں اپنی سبکدو شی ہے اور اس ا

فتوی میں حق موئی یہاں تک مسلم تھی۔ کہ دیگر فرقوں کے لوگ بھی اپنے علاء کی نسبت مولانا صاحب کی طرف زیادہ رجوع کرتے۔ اور آپ کا طریق تفہیم اس قدر موثر تھا۔ کہ شدید مخالف لوگ بھی آپ کی مجلس سے معتقد ہو کر اٹھتے۔ دوسر سے فرقول کے لوگوں کی زبان پر عام طور پر مشہور تھا۔ اگر مولانا صاحب اس درجہ کے متقی نہ ہوتے توائل حدیث کا نہ ہب سیالکوٹ میں اتنی جلدی نہ پھیلتا۔

<u>تصانیف:</u> آپ نے اپنی ابتدائی عمر میں چندر سائل ضرور تا تصنیف کئے جوانداز بیان سے از بس مفید ہیں -اور وہ ہیں :-

(۱۲) کتاب الصلوق: جوسادہ طور پر سنت کے مطابق نماز کی تعلیم کے متعلق ہے۔اس کے حاشیہ پر ایک رسالہ نابالغ حافظ قر آن کی اقتدامیں نماز تراوی کے جواز میں لکھا

ل این استاد مرحوم کی اقتدایش اس عاجز کا بھی میں مسلک ہے۔

- عقا ئدوا عمال پر جواعتراض کئے ہیں-ان کاجواب دیا گیاہے-
  - (م) سنمس الفنحى : بعض معتر ضين كے اعتر اضات كے جواب ميں ہے-
- (۵) مصاب ٹا قب : تقویۃ الا یمان کی بعض عبار توں پر جواعتراض کے لئے ہیں ان
  - کے جواب میں ہے بیرسب کتابیں ار دومیں ہیں-
- (٢) القول التصيح: اس كتاب مين امام كے بيچھ سوره فاتحد پر هنا عابت كيا كيا ہے بيد عربی زبان میں ہے-حاشیہ پراس کاار دوتر جمہ بھی درج ہے-

امام کے بیچھے سورہ فاتحہ پڑھنے یانہ پڑھنے کے متعلق اہل حدیث اور احناف کی طرف ہے بہت سی کتابیں لکھیں گئی ہیں۔ طرفین کی جو کتابیں دیکھنے میں آئی ہیں میرے نا قص علم میں ان سب میں حضرت مولانا ممدوح کی کتاب القول القصیح سب سے زیادہ ناقع اور مفید ہے۔

 (2) انیس الغریب : غیر مطبوعه - کس کامسوده مولاناصاحب نے مجھے عنایت فرمایا تھا-اس میں خطبہ جمعہ کاجواز غیر عربی زبان میں ثابت کیا گیاہے-انشاءاللہ اس کو چھپوا كرشائع كردياجائے گا-

آپ پر ذوق تصوف غالب تھا- آپ کے چرہ مبارک کا آنا جلال تھا- کہ اہل ٹروت بلکہ حاکم تک آپ کواپی مجلسوں میں سیں بلاسکتے تھے۔ بلکہ آپ کی مجلس میں خود ماضر ہونے کو سعادت جانتے تھے-

و فات : جعرات اور جمعه کی در میانی رات- بوقت عشاء بتاریخ ۱۸جنوری \_1914ء کوداعی اجل ہوئے۔اناللہ وانالیہ راجعون۔

آپ کا جنازہ مولانا عبدالحکیم صاحب سیالکوئی مرحوم کے مقربہ کے قریب کھلے میدان میں ہوا۔ جس میں بکٹر ت ہجوم تھا۔ تمام فر قول کے لوگ بلاا متیاز شامل تھے۔ آپ کے دو صاحبزادے مولوی عبداللہ و عبدالواحد اور ایک بیٹی اللہ تعالیٰ کے فضل ہے زندہ سلامت ہیں۔ اول الذكر بوسف ماسر اور عبد الواحد كلرك آف كورث كے عمدہ سے ريٹائر ہو چكے ہیں- اور آپ كى صاحبرادى ڈاكٹر شاہ نواز صاحب بالقابہ ميڈيكل آفيسر رياست حيدر آباددكن كے گھرييں آبادہے-

اللهم اغفرله و ارحمه و ارفع درجته في اعلى عليين\_

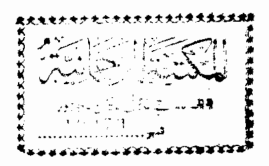
## شير پنجاب حضرت مونا ناابوالو فا ثناءالله صاحب امرتسريّ

ولادت جون ۱۸۲۸ء و فات مار چ ۱۹۳۸ء - مولانا کا تبحر علمی اور قادر کلائی
مسلم کل ہے اس لئے محتاج بیان نہیں۔ آپ نے ابتدائی تعلیم مولانا ہو عبید احمد الله
ساحب امر تسری اور مولانا غلام علی صاحب قصوری سے حاصل کی۔ بعد از ال حافظ
عبد المنان صاحب سے حدیث پڑھی۔ فقہ اور دیگر علوم کی تحمیل کے لئے ویوبند
تشریف نے گئے۔ اس کے بعد میال نذیر حسین صاحب سے حدیث کی سند حاصل کی۔
مولانا کی مفصل سوانح عمری عزیزم مولوی عبد المجید نے ایک صخیم کتاب
"سیر یہ ثنائی" کے نام سے تصنیف کی ہے۔ جس نے مجھے ان کے حالات تکھنے سے
مودہ مجھے دکھا لینے تو میں ان کو مولانا مرحوم کی زندگی کے متعلق بہت می الی باتیں
مسودہ مجھے دکھا لینے تو میں ان کو مولانا مرحوم کی زندگی کے متعلق بہت می الی باتیں
الملاکر اتا۔ جو کسی اور شخص کو معلوم نہیں۔ لیکن پھر بھی مولانا کی علمی قابلیت اور دینی
خدمات۔ تصانیف و مناظر ات اور ظر افت طبع حاضر جوابی کے دلچیپ واقعات اور
غزنوی خداندن سے آپ کی نزاع کے تعقیلی حالات بہت زیادہ اس کتاب میں درج

پاک وہند کی تقسیم کے بعد ۱۱ اگست کے 190ء کو مولانا مدوح مع اہل و عیال لا ہور چلے آئے وہاں سے آگر کچھ دن گوجرانوالہ میں مقیم رہے۔ چونکہ آپ کو اپنے امر تسر والے پریس کے عوض سرگودھامیں پریس الاث ہواتھا۔اس لئے آپ وہاں چلے گئے۔ جمال آپ مرض فالح کے سب مارچ ۱۹۴۸ء میں فوت ہو گئے۔انا للہ و انا

اليه راجعون-

مولانامرحوم کی اولاد: مولانامر حوم کافرزندابور ضاعطاء الله فسادات کے زمانہ میں امرتسر میں ہی شہید ہو گیا تھا-ان کے چار لڑکے رضاالله ' ذکاء الله ' بہاء الله اور ضیاء الله بیں تینول بڑے دنیوی کاروبار کرتے ہیں-چوتھازیر تعلیم ہے-



کوئی جزئی فقہ کی جزئیات سے حدیث کی مخالفت ہوتی - تو اسے چھوڑ دیتے اور فرما دیتے - تو اسے چھوڑ دیتے اور فرما دیتے - تعجب ہے - صحیح حدیث جو چند واسطوں سے رسول اللہ عظیمہ تک پہنچ جاتی ہے ترک کی جادے اور اس کے خلاف فقہ کا قول جس کے نقل کرنے والے مفتی اور قاضی ہیں ۔ وہ بھی معلوم نہیں کہ کس واسطے سے ان کے پاس پہنچا ہے عمل کیا جادے - بین نیچہ آپ نے تشہد میں رفع سبابہ -رکوع ہے پہلے اور بعد میں رفع یدین - آمین - بالحمر - خاتی خاتی مام پرعمل کرنا شروع کر دیا - اور نماز بھی اول وقت خشوع خضوع سے پر ہے ا

توحید و سنت کی تبلیغ - شرک و بدعت کی تردید - لوگوں کی مخالفت اور جلا وطنی : آپ نے توحید و سنت کی تبلیغ اور شرک و بدعت کی تردید شروع کردی - علاقه کے عالم اور عوام آپ کے عالم اور عوام آپ کی مخالف ہو گئے - امیر کابل دوست محمد خال سے آپ کی شکایتیں کیس - آپ کی مخالفت میں نمایاں حصہ لینے والے خان طادرانی - ملا مشکی ارنڈی اور طانصر الله لوبانی تنے - امیر کابل نے ان لوگوں کے خوش کرنے کے لئے آپ کو وطن سے نکال دیا-

غزنی ہے رخصت ہو کر آپ سوات ہیں پنچے - وہاں ہے کو تھ - پھر ہزارہ - پخاب اور وہاں ہے دہلی تشریف لے گئے - یہاں آپ نے سید نذیر حسین صاحب محدث دہلویؓ سے حدیث کی سند حاصل کی - انہی دنوں ہے ۱۸ ایم ابن ۱۸ رمضان المبارک ۲ کے ۲ اور کی جدو جہد جے غدر کے نام ہے موسوم کیا جاتا ہے شروع ہوگئی - وہلی سے سند حاصل کر کے آپ پنجاب تشریف لائے - یہاں پچھ عرصہ قیام کے بعد براستہ ڈیرہ اساعیل خان وطن واپس چلے گئے - یہامید لے کر کہ شاید امیر کابل کے نوار آپ کے اخراج کا خیال بدل گیا ہو - ایک ماہ کے قیام کے بعد یکا کی امیر کابل کے سوار آپ کے اخراج کے پوانہ لے کر کہ شاید امیر کابل کے پوانہ لے کر کہ شاید امیر کابل کے کور ہے اور معہ اہل وعمال سے نکل کر ملک ناوہ میں چلے گئے - امیر نے وہاں بھی میں ور ہے نہ دیا - اور معہ اہل وعمال یا عتان کے پہاڑوں میں نکال دیا - آپ نے ای علاقہ میں سکونت اختیار کر کے تو حید و سنت کی تبلیخ شروع کر دی - ناوہ کے علاء کوجب علاقہ میں سکونت اختیار کر کے تو حید و سنت کی تبلیخ شروع کر دی - ناوہ کے علاء کوجب

محکم دلائل و برابین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

پیۃ چا!- توایک لشکر جرار ہے آپ پر چڑھائی کر دی۔ آپ کاگھر جلادیا-اور آپ کے چند معتقدوں کو زخمی کر گئے - آپ کووہاں ہے بھی نکلنا پڑا-اہل وعیال سمیت پہاڑوں میں جَّلُہ جُلّہ بُھرتے رہے - جس جَّلہ آپ جاتے - مخالف علماء و ہاں سے آپ کو اُکلوا دیتے -آپ کو کمیس بھی سکون حاصل نہ :وا-امیر دوست محد خان فوت :و گیا-اوراس کا بیٹا شیرِ علی خان تخت نشین ہوا- مولانا عبداللہ ؒنے خیال کیا- کہ شاید حالات ہر سکون ہو گئے ہوں پھرو طن چلے گئے ملاء نےاس کے پاس بھی شکایت کر دی۔اس نے آپ کو حکم دیا کہ ہماری ولایت ہے باہر ہو جاؤ- آپ جیران ہوئے کہ اب کس طرف جاؤں -اتفاق ے۔اس وقت کابل میں بغاوت ہو گئی۔اور شیرِ علی خان تخت چھوڑ کر ہرات جیاا گیا۔ پھر محمد افضل خان اور محمد اعظم خان کو سلطنت ملی - علاء سو نے موا! نا کے خلاف ان کو بھی اکسائے-محمد افضل خان نے مقر کے حاکم کے ذریعہ مولانا کو گر فتار کر لیالور آپ کو مع اسباب اور کتابوں کے سر دار محمد عمر خان پسر دوست محمد خان کے باس حاضر کیا- آپ کے فرز ندول میں ہے مولوی عبداللہ 'مولوی محمد اور مولوی عبدالبجارٌ صاحبان اس وفت آپ کے ہمراہ تھے- سر دار موصوف آپ کا نورانی چرہ دکھ کر نرم ہو گیاادب سے بولا- آپ کیول شیں اس طریقہ کو چھوڑ دیتے - جو کچھ وقت کے مولوی کرتے میں ان کے ساتھ شامل ہو جائیں۔ آپ نے فرمایا-اللہ تعالی کا تھم ہے کہ کتاب و سنت کوجاری کمیاجادے -سردار پر آپ کی باتول کابہت اثر ہوا۔ چنانچہ اس نے امیر کابل کے نام خط لکھاکہ حسب الحکم آپ کے میں نے اس شخص کو گر فتار کیا۔ میں نے محسوس کیا ے کہ یہ شخص صالح اور فقیر ہے۔اور اسباب دنیا سے متنفر ہے جو پچھ تھم ہوار قام فرماویں -انہوں نے جواب میں لکھا کہ ان کو کابل پہنچاد و - سر دار نے ان کو ای وقت کابل کی طرف چند سواروں کے ہمراہ روانہ کر دیا۔

ملا مشکی اور ملانصر اللہ وغیرہ نے کا ہل کے پاس جاکر کیا۔ کہ امیر دوست محمد خالن کے وقت میں ہم اس شخص کا کفر خابت کر چکے ہیں۔اب دوبارہ شخص کی حاجت سیں۔ امیر کی مرضی سے سب نے متفق ہو کر در ہے مار نے اور گدھے پر سوار کر کے شہر میں . محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

پھرانے کافتوی صادر کیا۔ چنانچہ آپ کواور آپ کے تینوں بیٹوں کوشر میں پھرایا گیا۔اور درے مارنے شروع کئے۔ جبوہ ظالم اس تشمیر اور زد و کوب سے فارغ ہوئے تو آپ کو بیٹوں سمیت قید خاند میں ڈال دیا گیا۔دوسال تک قیدر ہے۔

جب امیر افضل خان مرگیا- تواس کے بعد امیر اعظم خان تخت پر بینیا-اس ظالم نے بھی خال مالاور خان عبد الرحمٰن کے بھی خال ملااور خان عبد الرحمٰن کے بھی خال ملااور خان عبد الرحمٰن کے بھی خال ملااور خان عبد الرحمٰن کے بھی خال ملاء ہم سفر ہے۔ پہاور پہنچ کر تھوڑی مدت یمال تو قف فرمایا- اور بعد میں پنجاب کے شہر امر تسر میں مستقل قیام کیا- اور یمیں پر تازیست کتاب و سنت کی تبلیغ فرماتے رہے - اور آپ ماہ ریج الاول ۱۲۹۸ ہے کور حلت فرمائے - انا للہ و انالیہ راجعون - آپ کامر قد شرام تسر میں دروازہ سلطان ونڈ کے باہر عبد الصمد کاشمیری کے تالاب کے کنارے یہ ہے۔

آپ کی اولاد: آپ کی اولاد ۲ اصاحبزادے اور ۵ اصاحبزادیاں ہیں - صاحبزادوں کے نام حسب ذیل ہیں - مولانا عبدالللہ - مولانا محد - مولانا حبدالجار - مولانا عبدالقوم ، مولانا عبدالواحد - مولانا عبدالقوم ، مولانا عبدالواحد - مولانا عبدالحق - مولانا عبدالحق - مولانا عبدالرحیم ہی سب کے سب میں شدہ -

<u>مولانا محمدؓ بن عبدانلُّدؓ :</u>ان کی اولاد ہیں – مولانا عبدالاول اور مولانا عبدالغفور ہیں – موخرالذ کرنے غزنوی حمائل شائع کی –

مولانااحدٌ : كي اولاد حكيم عبدالشاني اور مولانا عبدالوارث بين -

مولانا عبدالجبارٌ : (امام ثانی) آپ کے صاحبزادے - مولانا احمد علی - مولانا داؤد - جافظ سلیمان - مولانا عبدالغفاراور جافظ عبدالستارین - مولاناداؤد غرنوی: محتاج تعارف شیس آج کل پنجاب اسملی کے ممبر بیں اور الن کے دو صاحبزادے عمر فاروق اور ابو بکر ہیں - اول الذکر نمایت نیک اور صالح نوجوان بیں - آج سے کچھ عرصہ قبل شاہ اساعیل شہید کی جماعت مجاہدین چمر قنڈ میں شامل تھے - اور انگریزوں کے خلاف کئی معرکوں میں شریک جہاد ہوئے - ناشر بھی الن دنوں چمر قنڈ میں موجود تھا - مئو خرالذکر ابو بکر غرنوی آج کل اسلامیہ کا لجے لا ہور میں پروفیسر بیں -

مولانا عبدالواحد (امام خالف) آپ کے صاحبزادے مولانا اساعیل - مولانا عبدالحمید ولانا اساعیل - مولانا عبدالحمید ولانا ابراہیم مولاناولی ہیں - مولانا اساعیل غرنوی حاجیوں کی خدمت میں نمایاں حصہ لیتے ہیں - اس منصب پر آپ مدت سے مقرر ہیں - جب آپ مولانا عبدالواحد کے ساتھ مؤتمر عالم اسلامی کے اجلاس منعقدہ 1971ء مکہ معظمہ تشریف کی خدمت کے لئے مقرر کر دیا مولانا لئے گئے تھے تو سلطان نجد و حجاز نے آپ کو حجاج کی خدمت کے لئے مقرر کر دیا مولانا اساعیل کے صاحبزاوے یہ ہیں - خالد (ڈاکٹر) طارق قاسم عبدالواحد ابراہیم احمد محمد محمد محمد حصود حسن -

مولانا عبدالله غزنوی :- کے چار صاحبزادے لاولد تھے مولانا عبدالر حمان ' مولانا عبدالستار 'مولانا عبدالحی' مولانا عبدالقدوس-

مولانا عبد العزيرٌ بن عبد الله : كے لڑكے عبد الاعلى بين-

مولانا عبدالرحيم : كے صاحبزادے مولانا يجيٰ- مولانا عيسى- حافظ ذكريامولانا موئی- مولانا احمداور نوح ہیں- مولانا عبدالرحیم موصوف اور مولانا عبدالواحد مولانا موئی- مولانا حمداور نوح ہیں- مولانا عبدالرحیم موصوف اور مولانا عبدالواحد صاحب تجارت کے سلسلہ میں عرب کے علاقہ نجد ریاض میں گئے- دونوں حضر ات
سے سلطان ابن سعود والئی نجدو حجاز کے والد بزرگوار سلطان عبدالرحمٰن نے کہا- کہ آپ
ہمارے ہاں درس و تدریس کا سلسلہ شروع کریں- چنانچہ پانچ سال تک سلطان
موصوف کے خاندان کو علم دین پڑھایا-اور دیگر اہل نجد بھی آپ کے علم سے فیضیاب
ہوئے رحمہم اللہ علیم اجمعین-

محكم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مكتبہ

#### مولاناغلام رسول (عبدالله) سكنه قلعه ميهال سنگھ گوجرانواله

آپ کی ولادت ۲۸ تاہ ہیں ہوئی۔ آپ نے حدیث سید نذیر حسین محدث د ہلویؓ ہے پیڑھی- مولانا عبداللہ غزنویؓ آپ کے ہم سبق تھے وعظ ونصیحت کا شوق آپ کوابتدای ہے تھا-وعظ اس قدر موثر تھا- کہ اکثر غیر مسلم بن کر مسلمان ہو گئے۔ دبلی میں آپ کے وعظ کا چرچا بہت ہوا۔ ان دنوں کے ۱۸۵۵ء کا واقعہ رونما ہوا۔ انگریزوں نے موحدین کواس کا مور دالزام ٹھمرایا جس کے متعلق شبہ ہو تا کہ یہ وہائی ہے دھر لیاجاتا- کسی نے شکایت کر دی کہ غدر میں مولانا غلام رسول دہانی کے وعظول کو بھی دخل ہے۔ آپ کی گر فتار ی کاخطرہ ہو گیا۔وطن واپس آگئے۔اور وہاں گر فتار ہو کر منگمری کی عدالت میں لا ہور پیش کئے گئے - لوگوں میں مشہور ہو گیا کہ مولوی صاحب کو بھانسی کا تھم ہو گا- ہزاروں آدمی جمع ہو گئے ۔ منظمری نے معلوم کیا- یہ کیوں آئے ہیں۔ جواب ملا کہ بیہ شخص پنجاب بھر کا استاد اور پیر ہے۔ یہ لوگ اس لئے جمع ہوئے میں- کہ اگر ہمارے پیراستاد کو پھانسی کا تھکم ہوا- نو ہم ختم ہو جائیں گے ہمارا ز ندہ رہنا فضول ہے یہ من کر منتظم ی کوا پناارادہ بدلنا بڑا۔ اور موا! نا بھانسی ہے نچ گئے۔ کیکن کچھ عرصہ کے لئے نظر بند کر دئے گئے -رہائی کے بعد آپ نے درس تدریس کا سلسلمہ تازیست جاری رکھا-اور کتاب وسنت کوزندہ کیا- 174 ھ کو جے ہے فارغ ہو کر اِ<del>119ھ</del> میں وفات یائی-اناللہ داناالیہ راجعون- آپ کے صاحبزادے مولاناعبدالقادرٌ اور مولانا عبدالعزیز بھی دین کی خدمت کرتے رہے۔ مولانا عبدالقادر کی اولاد – مولوی عبدالمالك- مولوي عبدالرشيد- مولوي محمه صادق - مولوي عبدالوكيل بين -اورمولوي عبدالعزيزٌ كي اولاد مولوي عبدالواحد – محمد شفيع – محمد اشرف اور عبدالرحمُن مبس-

مولاً ناحافظ محرِّ بن بارك اللهُ لكھوكے

سی کتاب کی تصانیف اور خاندان کی برکت سے کتاب و سنت کی اشاعت کو جو فائدہ پہنچاہے وہ پوشیدہ نہیں-ان کے ذکر کے لئےا کیے مستقل کتاب کی ضرورت ہے-

WWW. Pitaling of our of com

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

# ماكالبرين كروع كالعمال



منام فسرین کام کاس بات پراتفاق ہے کفر آن کوسلف صالحین کے نداز میں جھانے والی تفسیر اوس کے مال

ایک عمر الشان خوشخبری مولانا محرور وروز الشان خوشخبری مولانا محرور وروز الشی الشان خوشخبری مولانا محروث مین میرود می میرود المی المیرود المیرود میرود المیرود المیرود



AL STEED

AREA STORES